# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the Authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

GENERAL EDITOR,
B. BHATTACHARYYA,
M. A., PH. D.
Rājyaratna, Jñānajyoti.

Later Squares

No. XC

श्रीनडपादविरचिता सेकोद्दशटीका



# SEKODDEŠATĪKĀ

of

Nadapāda (Nāropā)

Being a commentary of the Sekoddesa Section of the Kālacakra Tantra

7997

The Sanskrit Text edited for the first time with an introduction in English

By

MARIO E. CARELLI, Dr. LITT.

SalT Nad/Car

Kel BSal Nad Car

1941

Oriental Institute
BARODA

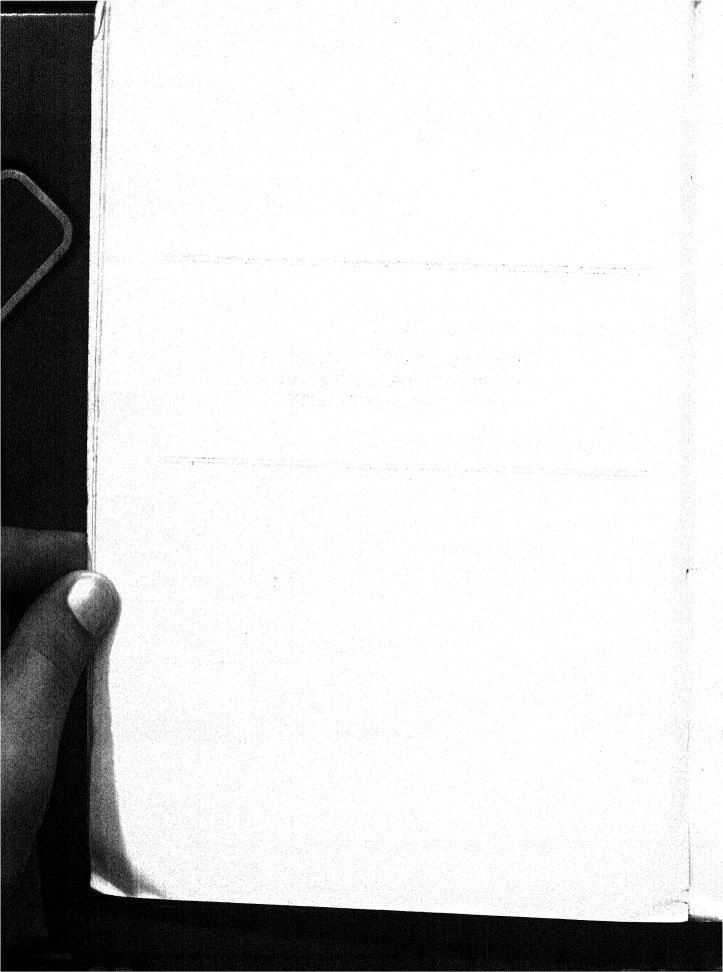
8415008

| 1    | IBR. | L ARU        | EWI          | )EPH | 1.              |
|------|------|--------------|--------------|------|-----------------|
| Acc  | No.  | 79.6.7       | <b>, ,</b> . |      |                 |
| Date | 3    | 11-12-       | - 3.6<br>-   |      | c 2 0 0 0 0 0 0 |
| Call | No   | 54.1.<br>Nat | Jear         |      | -1000000        |

Printed at the Government Press, Baroda and published on behalf of the Government of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute, Baroda

Price Rs. 2-8-0

## HANS AND MARTHA LÄUCHLI AS A TOKEN OF GRATITUDE FOR THEIR LONG HOSPITALITY



#### PREFACE

The edition of the present work had been undertaken in 1931 when my master, Dr. G. Tucci, entrusted me with the transcription of the palm-leaf ms. of Sekoddesatika he had borrowed from the Maharaja's library, Kathmandu, Nepal. Owing to many delays in my work the printing could not be started before the early months of 1939, when this book had been virtually completed for three years. Again my internment in June 1940, stopped the publishing in its middle for several months until Dr. Bhattacharyya very kindly volunteered to revise the proofs and look after the printing of the remainder.

This work therefore reflects rather an early stage of my researches and views on the Buddhist Tantras. The edition of the text itself could have been carried up to a higher level of correctness and faithfulness to the ms. had it been possible to revise it thoroughly on the palmleaf original again. But the Director of the Maharaja's library, Kathmandu, to whom I am indebted for the first loan of the ms. could not afford to let me have it again during the proof correction, and a photographic reproduction proved too expensive. Such as it is, therefore, this work may have to be subjected to a thorough revision before its second edition.

I must thank here the crowd of masters and friends who helped me from beginning to end: Prof. Formichi, who very patiently assisted me in moving my first steps into the mysteries of Tantras; Miss E. Waugh, Mrs. W. Gardener and Mr. P. Walton, who revised and corrected the Introduction, Pandit Sadānanda Pāṭhaka, who helped me in correcting the proofs; all those who were my hosts during the several months of transcription and revision of the text: the families Codacci-Pisanelli, Sansonetti and Läuchli, and Mr. Sinopoli. Above all my gratitude goes to Dr. G. Tucci who has throughout been my guide and inspirer in interpreting and getting published this book and others to follow.

M. CARELLI.



#### INTRODUCTION

The title of this work means: "a commentary on the treatise of the baptism". It would be more exact, though at first less clear, to translate: "a tikā of the Sekoddesa". The tikā is a particular form of a small explanation of a philosophic work. In the Sekoddesatikā itself we find a clear classification of the tantric treatises belonging to a single group or cycle. The translation of the relative passage is given below:

"In every Tantra which deals with the yogis and the yoginis there are three kinds of "uddesa" (exposition of a doctrine) and three kinds of "nirdesa" (a more specific illustration of it). The word "uddesa" is explained by itself. The second kind of "uddesa" is called "praty-uddesa" and the third a "mahoddesa". Even so the word "nirdesa" is clear by itself, and its second and third kind are respectively styled "pratinirdesa" and "mahānirdesa". The whole group of the uddesas and nirdesas forms a "tantrasangīti," that is to say, the harmony of the chords, which is a figurative mood to mean the concordance of the entire set of tāntric texts. The whole of the uddesas is styled a "laghutantra", that is to say, a smaller tāntric system. The whole of the nirdesas is styled a "mūlatantra" or a fundamental tāntric system, a great tantra. An example of the first is the Vimalaprabhā in its edition of one thousand eight hundred verses; an example of the other is the same work in its greater form of twenty five thousand verses.

In spite of its title the Sekoddesatika ("a commentary of the treatise on the 'tantric' baptism") is not only an explanation. It contains many important details on tantric rituals and gives many enlightening interpretations of the underlying theories. The fundaments of the Vajrayana are mythical, the development of the doctrine is concealed under allegoric and abstruse expressions. In the Sekoddesatika and similar works a clear distinction is always drawn between the outer (bahya) and the inner (adhyatmika) sense, the first being the literal meaning of the words, and the second the key of the occult doctrine on which all the system is grounded. This dualism is not an artificial one. It reflects a deeper conception of life, in which the cosmos is believed to have two aspects and two meanings. In the way of spiritual progress everyone may, likewise, reach the former and the latter stages of perfection and attain to the lower and the highest visions of truth. The reader will consequently be struck by the frequent references to the twofold series of spiritual attainments (laukika and lokottara) which are the aim and the confirmation of this mystical training. According to this bipartition the eleven forms of the rite of baptism are ranged in two groups; and the supramental visions that are the yogi's contemplation of cosmos may be also divided into two grades. This is

÷

the innovation that Mahayana and chiefly Vajrayana introduced into the former buddhist mysticism. All the fivefold series of which the pañcatathagata worship consists are here composed of six elements, the last of which is transcendent. To the common five human senses iñana is added, that is to say, the supreme sense of the mystic knowledge, the object of which is jñāna, or the matter of the supreme knowledge. It is not only here that we may notice this use of the same term in two different meanings one of which is subjective and the other objective. But in this case the sixfold series is opposed to the fivefold one of the tradition, and is said to belong to the utpannakrama (the spiritual progression) while the group of five represents the stage of the utpattikrama (the physical development). In this system a further stage is added to the early buddhist trikaya. A fourth "body" is conceived and styled sahajakāya or elsewhere svābhāvikakāya, (the inborn body). As to the signification of this succession of bodies and to the definition of them the Sekoddesatikā explains the matter very clearly and points out the manifold connexions between the four conditions of the human body (waking, dreaming, sleeping and catalepsy), the four abhisambodhis (progressive development of the psychic power) and the four kāyas.

In all these explanations the term vajra often recurs. It would overstep the limits of the present work to give an exhaustive interpretation of this word. It is enough to say that vajra (thunderbolt, diamond, here only in the latter sense) is the keystone of the whole Vajrayāna system. As in many other esoteric traditions, a very high stage of perfection is indicated by this term. In the Hebraic-Greek mysticism we find that the adept who had reached the last step of initiation was styled Adamas, either to mean his spiritual rebirth in the "new Adam", or to show that he now was "a diamond", steady and hard like the carbon crystal obtained by the burning of the former individual. whole of this system pivots upon the idea of the vajra, which is the supreme ideal, but at the same time environs the initiate from his first steps. Everything which concerns this mystic training bears this name. The water for the preliminary purification, the pot that contains it, the sacred formula to repeat over it, the tooth-pick by which a peculiar rite is performed, all is vajra. The disciple who submits himself to the esoteric rules must find a new world and be brought into a strict contact with it. From the very beginning he must see, hear, touch and taste sense-objects in a different way than that to which he was accustomed. He has to be overwhelmed by the sense of a transcendent reality and led to perceive its symbols in everything around him. Later on, he will be given a new name, beginning with "vajra".

All the sacred performances described in these texts are not, however, mere symbols which are adopted in order to bring suggestion on the disciple and devoid of any objective value. One cannot speak of them as elements of a psychologic training which has only an abstract reference to ideas and feelings. Of course these rites are psychological. But there is no denying that they deal with all the functions of the human body and all the powers of the human soul. The scientists,

chiefly Western, must not forget this and must avoid the risk of any "idealized" interpretation. In Vajrayāna and similar systems the external world is never denied. The western opposition of spirit and matter is entirely absent in them. Things are looked at in quite a different way.

As I have said formerly, this text is a tika, that is to say, a short explanation of the treatise on the Seka (=sekoddesa).

The word seka means the same as abhiseka, which occurs often in epic and dramatic poetry as well as in law codes. Most usually seka is the ceremony of unction which is performed on the head of every new king.

But this symbolic rite is perhaps connected with religious baptism. Royal power was believed to be of heavenly origin and coronation contained religious elements. Symbols are always clues to an older reality. In the king's coronation the ritual aspersion symbolized the transmission of royal authority, which in reality was not given by the holy water, but by the institution of monarchy and the will of the people. Holy water, consequently, refers to a religious rite in which it had its real function and which of course, preceded the monarchical baptism, or, at least, was one with it. As to the antiquity of this ceremony, which exists now in so many religions, I think it impossible to say anything exact. But the essential idea present in it is one of washing. In Sanskrit dictionaries we find that seka and abhiseka mean also holy bath. The streams of regeneration, had to be the material correspondent of the streams of a new power with which the soul was invested. Thus we can conjecture that Indian baptism like Christian baptism, which was originally performed in Jordan waters, implied not only an aspersion, but also an immersion, or perhaps both. But in historic India we find them two separate rites and the seka that we shall deal with is a ceremony of aspersion.

In order to get a clearer idea about the evolution of this rite, we must analyze its tibetan name, which is not modelled here, as such terms usually are, on the Sanskrit. Tibetan dban bskur ba is registered in Sarat Chandra Das' dictionary as meaning "to consecrate, anoint with royalty". But if we consider that tibetan dban designated the mystic powers as well as the royal ones, we shall easily understand that dban bskur ba signifies a transmission of mystic powers. Beyond all these attempts to explain the name of this rite from our own point of view, we must take into consideration what Naropā himself says about the title of his work. At the beginning we find: "seka iti sicyate' nena kāyādikam nirmalam nirāvaraṇam kriyate", that is to say: "the seka is called so because by it one is sprinkled, and his body and other elements become clean and unobstructed." All this is nothing but clear etymological explanation. Tibetan translation, however, gives to the root sic quite a different meaning, since it renders sicyate by akhyud.

But further on in the Sanskrit text still another explanation of seka is given, which throws much more light upon the metaphysical sense of this rite. It says that the ultimate essence of

the universe is the unfathomable effulgence of Being and that one's immersion in this is the seka. This explanation brings us back to the idea of a sacred bath, numbered among the meanings of seka and confirms the tibetan rendering akhyud = glide into.

Some more words must be added here in order to point out the differences between this rite and similar ceremonies. Though this last explanation implies a similarity of seka with immersion in holy water, seka is not a simple lustration. Classic antiquity offers to us many examples of lustral rites, which do not seem to belong to the same type. The word lustration itself derives from Roman culture. It comprises a number of purificatory rites including holy baths. Such ceremonies were also performed by the Jews and in the Greek myste-Their main aim is purification, which takes place without any active participation of the person who has to be purified. Other rites, such as the taurobolium and criobolium, seem to belong to quite a different category. The ceremony was preceded by a long period of training, in which the disciple was initiated into a series of mysteries. The soul's way towards redemption was represented in a succession of symbolic figures. The allegoric bull was the main symbol that the disciple met in his spiritual journey. It stood for the unconscious powers of the human being of which the neophyte had little by little to become aware, until at last he should tame and kill the bull. The blood of the victim flowing on him symbolized the stream of these powers. He had diverted them from their ordinary course and was ready to grasp them with full mastery and clear consciousness.

Indian seka is probably this. It is performed with an active participation of the initiate and, as in the case of the taurobolium it comes at the end of a period of deep mystic training, so that the disciple may immediately seize the sense of the symbols and turn the energies disengaged in the rite to his own benefit.

So we cannot call the seka a sacrament in the full meaning of the Christian word. But attention must be paid to the fact that no religious act may be performed without it. It is the key to the religious life. On the other hand though the efficacy of this rite is partially dependent on the disciple's consciousness and will, its value is not totally determined by those subjective elements. It might be defined as an initiation, both passive and active by means of which the neophyte rises to the stage of a higher power and acts in accordance with it. In the sentence quoted above mention is made of the spiritual obstruction which seka removes: but it is not a moral idea like original sin in Christianity. This obstruction is avidyā, that is to say, the ignorance of sentient beings, which in actual life fails to recognise their identity with the invisible root of all. Therefore, the disciple must leave this world and be introduced into a new one, as appears from the words that he pronounces at the beginning of the rite "adyaivaham..... trisuddhya". Frightened by the terrible Samsara, the disciple seeks refuge with the Vanquishers. This is a withdrawal from the world, but here the conception of the world is unlike that in other religions. Samsara is not only the multitude of profane people and profane things, as in classic mysteries, or the root of bewilderment and wrong doing; it is this too, but it has a wider significance. The follower of a religion that considers the world a danger for the fulfilment of its ideals, is eager to flee from it and looks at it with fear and contempt. Tantric disciple on the contrary knows that saṃsāra and nirvāṇa are two aspects of the same cosmos which incessantly whirls under the law of change. He is aware of the necessity of transcending the deceitful appearance of time and space, but he cannot ignore the fact that his ascension must begin here among people, and things of which he shall be rid only when he reaches the top. So he traces his way among worldly objects and enjoys worldly pleasures. But he does not view them as an end in themselves or as existing independently. He sees in everything the phenomenal aspect of transcendency, towards which he directs the course of all his vital faculties, mental as well as physical.

#### HISTORY OF SUCANDRA'S COUNCIL

It is noteworthy that the text of the Sekoddesatīkā deals with the origin of vajrayāna giving a short account of the legendary events which were the source of this doctrine. In tāntric literature there are several systems, each of which is attributed to a different revelation. Here it is said that the teachings of mantrayāna (=vajrayāna) were given first by Dīpānkara, the Buddha preceding the historic one. But they had to be adapted to our age and for this purpose the king Sucandra, whose realm is placed by our text in the mythical Sambhala on the river Sītā, being the nirmāṇakāya of Vajrapāṇi, went to heaven and begged Sambuddha to explain the theory of seka. Then Sambuddha (that is to say, Gautama) summoned a council in Sridhānya. This Council of Sridhānya was held after that of Gṛdhrakuṭa, in which the system of the Prajñāpāramitā was first expounded, and as it appears from our text, was the source of Vajrayāna.

#### THE THEORY OF THE FOUR VAJRAYOGAS

On his way towards release, the disciple must go through four successive stages. In each of them he becomes more and more free from the ties which bind human beings to the phenomenal life. These stages or vajrayogas, are: visuddha,-dharma,-mantra-and samsthanayoga. In order to reach them one must have attained the "four deliverances" (vimokṣa) which enable one to escape by means of meditation, from the conceptions and the conditions of normal life. These vimokṣas are: sūnyatā-, animitta-, apranihita-and anabhisamskāravimoksa. They put human souls in full possession of the faculties inherent in each of the corresponding vajrayogas. These faculties are also four, and four are the methods of purification (brahmavihāra) with which the yogas are associated. Every vajrayoga leads the initiate to the perfection of one of the aforementioned faculties and these perfections are styled vajra. So in the first vajrayoga we have the kayavajra, that is to say, "that diamond which is the body" or the yogi's perfection of the material stage. Ultimately, it means the absoluteness of the physic sphere, to which we participate with our own body. In the second yoga

the perfection of the verbal sphere (vāgvajra) is attained. Cittavajra (mental perfection) and jñānavajra (gnostic perfection,) correspond to the third and fourth vajrayoga.

Thus we see that the classification of the steps of vajrayānic asceticism is fourfold. Later on, we shall go deeper into this classification and explain the literal and substantial meaning of the text. Now a word must be said in order to point out the innovations that this system introduces and to make clear what we feel inclined to call its polemical attitude.

Scholars acquainted with Mahāyāna know that it and in particular the vajrayānic and tāntric works posit four kāyas as four successive stages of mystic realization, in contrast with the other buddhist schools, which assume only three kāyas. Early buddhist tradition speaks of a trikāya. Maitreya, the great vajrayānic teacher, whose historic existence, supported by many texts, has been almost definitely demonstrated by Prof. Tucci, gave the logical ground to the existence of another kāya, the fourth, which was styled svābhāvikakāya or sahajakāya. This means the "inborn body" and is the apex of tāntric asceticism. As sahajakāya completes the series of the kāyas, so in the other series which the text deals further we shall find a sahaja element to complete the older threefold groups.

Also the upanishadic tradition spoke of four steps of perfection. They are designated by the same names as the natural conditions of the human being during day and night. Waking, dreaming, sleeping and catalepsy were assumed to symbolize four stages of mystic absorption to be reached by means of meditation. The individual consciousness was darkened as in sleep, until at length it was drowned in the universal spirit, that is to say, it was identified with Atman.

But tantric tradition does not recognise upanishadic authority. Each stage of vajrayoga is declared to be superior to the corresponding stage of the classification given by the Upanishads. The text runs:

"The catalepsy is still spoiled by the stains of ineradicable passions (which are the unconscious attachments to life still present in man although in subtler form); the sleep is still darkened by tamas (the cosmic darkness of dead matter, opposed in the Upanishads to the full awareness of spirit, sattva); in the dream being and not being are bound to the ebb and flow of breathing; in the waking there is discriminative consciousness.

The Vedic tradition having been thus previously rejected, our text goes on: "All existent things, since they do not exist as an independent reality and lack self-consistency, are void and their condition is unsubstantiality. Void are the past and the future. Becoming aware of this truth and meditating on it is the mental state that is named Voidness. This is deep and sublime. It is deep since it has no limits neither in space nor in time. It is sublime because looking from it we see that the past and the future do not exist by themselves. The mystic knowledge that is grounded on

it and marked by it is called "Voidness deliverance" (that is to say, that freedom which derives from having recognized that all things are Voidness). Through it the great Bliss which, having overcome the state of catalepsy is incorruptible, that is the Diamond of gnosis, endowed with universal charity, attains its utmost purity. It is indeed the inborn Body, called also Visuddhayoga (attainment of the absolute purity)".

This is the core and the pith of vajrayāna. Jñāna, the highest human and superhuman faculty by which one discovers the ultimate truth and becomes one with it, is an experience transcending all that in normal knowledge is bound to the logical frame and is capable of being transmitted to others. I dare to translate it by "gnosis" or "gnostic faculty" since the whole vajrayānic doctrine is so strikingly similar to gnosticism. In the sentence translated above a principle is very clearly expressed which always underlies the vajrayānic thought, but is seldom set forth in such an explicit way.

Sūnyatā, which I have translated by "unsubstantiality", has two different meanings. The first is objective and microcosmic. It is the natural condition of things, which cannot claim a self-contained reality, since each of them needs another, which in its turn is also dependent. The second meaning is less evident at first but must never be forgotten if we wish to penetrate into the very foundations of this system. It is subjective, microcosmic and represents the unusual condition of the soul to which the unsubstantiality of things has been revealed. But as the supreme aim of vajrayana is the iden tification of the subject with the object, it is no wonder if our author, as well as other similar writers, speaks often of sunyatā without specifying whether he alludes to the subjective or to the objective meaning of the word. From a phenomenal point of view they are two separate things. But no distinction is possible when the innermost monistic truth has been accepted. The word jñana too has two correlative meanings. Vajrayana has added a new element to the traditional ones and has named it jñana, since it corresponds to the new faculty that this doctrine posits in the human soul. This dualism is still more striking than that of sūnyatā. In that case an objective term becomes subjective, an attribute of the external world being reflected in the soul, which is quite usual. Now the supreme faculty of thought is projected in the universe, in order to find in it an element that can become the object of this faculty.

This first vajrayoga, as we have said, is marked by the feeling of a universal charity. The word used to designate it is karuṇā, which means literally compassion. It is an essentially Buddhist feeling and is strictly connected with sūnyatā, that is Unsubstantiality. As in vajrayāna each upāya (instrument, male element) is the correlative of a prajñā, (wisdom, female element) so, that wisdom which in its subjective sense is sūnyatā acts by means of that instrument which is karuṇā, compelling every Buddha to work for the sake of the world's deliverance. This feeling must inspire every act of the mystic ceremonial,

The text says that Sahajakāya has overcome the state of catalepsy. In the Upanishads catalepsy or turīya (litt. "the fourth") stage was considered the last step in mystic identification. In vajrayāna on the contrary, every thought of identification is dismissed as a wrong assumption. Moreover, it presupposes a Brahman, while in the whole Mahāyāna no idea of Brahman is found. Vajrayānic asceticism rejects every passive attitude. Its aim is not a gloomy absorption into the elementary forces, but an ascension and, finally, a voluntary escape beyond individual consciousness.

Describing the second vajrayoga the text proceeds: "Distinctive marks (of things), such thoughts as Buddha, bodhi and so on (that is, thinking of an individual and its qualities as separate) are logical and discriminative mentality. But since all is unsubstantial there are no causes (nor effects,—that is, there is no room for logic).

That mystic knowledge in which there is no thought of distinctive marks is the deliverance consisting in the certainty that all things are devoid of essential characteristics. Purified by this, having overcome the condition of sleep and therefore being free from conceptual oppositions (dvandva), endowed with sympathy, benefactor of all through the activity of the two bodies (sambhoga-and nirmāṇakāya), being beyond all discriminative knowledge, the Spirit is in this stage the Diamond of the Spirit. It is Dharmakāya, composed of wisdom (prajñā), and instrument (upāya), it is the attainment of the plane of Dharma (transcendent reality).

The former vajrayoga was the complete emancipation of the adept from every substance, or objective and subjective consciousness. This immediately lower attainment fixes the initiate's mind on a reality which, while objective, is yet totally devoid of individual characteristics. Dharma is ultimately the same as dharmata, that is to say, that indiscriminate, universal and monistic being in which dharmah, things, participate emerging each in turn, and into which all are at last reabsorbed.

From the ordinary point of view each thing is complete in itself and its existence is independent. But any one who has reached the sight of the universal sea becomes aware that all the waves rise from the same water and are but momentarious alterations of the surface, letting the depths lie as still as before.

In this vajrayoga the disciple overcomes the corresponding stage of upanishadic asceticism. The sleep (susupta), as the text says, is darkened by tamas, that is cosmic darkness. The brahmavihāra corresponding to this degree is maitrī, the sympathy between all creatures. Here the spirit, or rather the intellective faculty (citta) attains to its perfection (vajra).

In the third vajrayoga dialectical thought and desire are resolved and overcome: "Since no essential characteristics are attributable to things, dialectical thought is absurd and there is no room for desire.

When one's wish to become Buddha (the desire of every disciple) disappears, one reaches that deliverance which consists in the absence of wishes. That sound which is not produced by beating and, which having overcome dreaming, is indefectible and purified by that deliverance; that mystic syllable which contains the voice of all creatures, which is endowed with joy, and is styled mantra because it gives joy to all creatures by all the sounds that are intelligible to them and because it is the soul's (manasas) protection (trāṇa), this syllable is the diamond of the verbal faculty and is styled sambhogakāya (that is the plane of the joy-giving manifestation), made up of sacred knowledge and instrument, attainment of the mantra-plane".

Since things are not deducible from one another and lack necessary connection, man must rid himself of any attachment to them, which derives from illusion. When he is delivered from this illusory attraction and repulsion of sensible objects, he is correspondingly delivered from dreaming in which, as I have quoted before, "being and not being are bound to the ebb and flow of breathing". This ebb and flow which rules breathing, as well as natural phenomena, is the very ground of the universe. Inspiration and expiration symbolize the world's dualism, the root of every imperfection. We shall see that vajrayana, following in this the old Yoga systems, aims at stopping the natural course of microcosmic forces by getting control of breathing, which represents the outward aspect of the vital energy. The initiate must master his own breathing, until it becomes the most responsive and subtle tool in his hand. He must employ it in order to disengage the innermost principle within him, that force which contains the root of things and their very names, unknown to the ordinary man. is vagvajra, the plane of the Diamond of the Word. Words are mere allusions to things. Verbum, on the contrary, at the same time creates things and gives a name to them. There is no distinction between subject and object. It is a sound rising from itself and self-contained. not produced by breathing. Word is led to its original plenitude and becomes an exoteric acting force, not a nominal one.

In this stage, the sentiment which the disciple must feel is *muditā*, a disinterested participation in the joy of every sentient being, which makes of himself a sambhogakāya, a supernatural enjoyment rising from the manifestation of the supersensuous cosmos.

Now, the fourth and last vajrayoga: "The condition in which there are neither desires nor production of karma marked by discriminative consciousness and by white and red breath-streams, is the deliverance consisting in the absence of karma production. By it the diamond of the body is purified through the resolution of waking. By means of the numberless apparitional bodies that it throws forth, it leads to that path which is antithetical to moral defilement. Since it is absolute equilibrium it is not spoiled by the passions (of which it takes the form) which appear as terrific, peaceful and lascivious deities. It is nirmāṇakāya, consisting of sacred knowledge and instrument. It is the attainment of the plane of forms".

Karma-production (skr. abhisamskāra) is a technical expression which designates the accumulation of merits and demerits, bad and good wishes, compelling one's being to rebirth. Everyone is bound to the law of rebirth, but the yogi's rebirth occurs in this very life. The natural course of human energies tends downwards. Owing to the initial impulse which they received in creation, living forces, which are the manifestation of God, are directed towards the acquirement of an increasing number of attributes, and are scattered in space and time until they exhaust themselves in the other pole of concrete things. But inner evolution follows quite the opposite direction. In early ascetic systems such as the Upanishads the initiate had to withdraw from the experience of the concrete world. The changing was absorbed into the changeless, the many into the one, the multiple into the single. His spirit had to withdraw from outer beings and to come back to a prenatal condition in order to become one with God as He was before creation. Asceticism of the Vehicle of Diamond also aims at the empire of spirit but refuses to give up the material world entirely. It follows, if not properly the ideal of Buddha, the madhyamarga between possession and renunciation, the ideal of the Bodhisattva. This new development of Buddhist philosophy, which admitted in its ranks such a thinker as Nagarjuna with his negative madhyamika system denying both being and not being, was however really a middle conception and positive rather then negative, a balancing of spirit and matter as two parallel forms of creation, both equally opposed, as created, to the unique transcendent principle. Hence derives its necessity of assuming a new item in all the mystical classification existing before. Hence its denouncing as illusion every form of "spiritual" attainment and mystic union, which must never be considered as the supreme aim. Hence the singular course of the vajrayanic initiation, never rejecting external experience but always accepting it as a concrete symbol of the inner experience.

This philosophy is a religion too. It has an emotional tinge. sensible world is the body of God, who displays Himself without necessity, by pure goodness and grace for the sake of universal release. Things are so far from being illusion that they are, ultimately, God Himself. We must never forget that in Hinduism, of which Mahayana is but a buddhist form, Māyā, the cosmic appearance is worshipped as a Goddess, the feminine aspect of the inexpressible one. Even when he has reached the highest summits, the ascetic keeps connection with the worldly things and beings, to which he owes the means of his way up and of which he eagerly desires the deliverance. He is inspired with karuna (compassion), the feeling of God towards creation; he judges everything with upekṣā, the unmovable equanimity and detachment to which he clings even when he identifies himself with various forms of God, such as the wrathful and passionate deities. In a word he has overcome every kind of dualism, as in his subtle bodily constitution he has detached his life from the everlasting alternation of the twofold stream, inspiration and expiration, day and night, male and female. These two streams are the white and the red one alluded to by our text: he lives now in the central vertical stream (susumnā) running directly from the spinal basis to the top of the head.

The condition of waking which is the lowest posited by upanishadic asceticism is transcended by the fourth vajrayoga, the initial step of this initiation. In waking the physical body has its fullest manifestation. Self-consciousness is at its height. Everyone feels limited within himself and is keenly aware of ego and non-ego. But this self-identity is denied by the doctrine of nirmāṇakāya. The individual must use the power that he attains in the course of vajrayoga to get rid of his own selfish personality and to assume the most different forms. So he comes into relation with every kind of creature and teaches the path of freedom to all sentient beings.

Running on, the text quotes a passage from Vimalaprabhā, in which the same classification of the four kāyas, is briefly expounded. Here jñāna is attributed to the dharmakāya too. What descrees our attention is that, in spite of their progressive character, the four kāyas are not only four successive steps of perfection, but are also simultaneously possessed by the adept, since each of them is vajra, that is to say, transcendent.

#### THEORY OF THE FOUR ABHISAMBODHIS

The fourfold plane of perfection is completed by the following theory of the four abhisambodhis. Abhisambodhi literally means "full enlightenment". The four abhisambodhis are a way leading to a mystic interpretation of the cosmos by means of an increasingly simple vision of it. Each step of this way is connected with a kāya, since each degree of perfection needs a corresponding degree of awareness. So we see that the ekakṣaṇābhisambodhi (instantaneous enlightenment) is related to the svābhāvika (= sahaja) kāya, the pañcakāra (fivefold) is joined with dharmakāya, the vimsatyākāra (twentyfold) leads to sambhogakāya, and the māyājālābhisambodhi, that is the "awareness of the net of contingency", corresponds to the nirmāṇakāya.

But this meaning of abhisambodhi refers to the spiritual progression. The same word with the same attributes but in an inverted order (ekakṣaṇa, pañcākāra, vimsatyākāra, māyājāla) is used previously to mean the growing of the embryo within the maternal womb. So we have two parallel and opposed series of development, postulated by the claim of this system to universal symmetry. But the correspondence of the mystic and bodily development is not causally established. It reflects and explains the course of cosmic breathing, evolution and involution by which the divine principle unfolds in a multitude of objects, until at the end of the cycle the highest created being, the spirit, returns from the streams to their source. The rise of the human body from the protozoic shape to the sentient organism is styled utpattikrama. The sinking of the supreme seed from the creative atom (bindu) to the coarsest matter which, if considered in reverse order represents the ascetic development, is utpattikrama toc. Instantaneous enlightenment, the first step of bodily growth is the immeasuramoment when a vital principle is inserted into the

germinal cellule in which male and female meet and become one. The fivefold enlightenment occurs when the embryo acquires five sensibilities potentially containing the five senses. Then in due time the sensorial mechanism attains its fulness with five constituent groups (skandha), five elements (dhātu), five perceptions (indriya) and five perceptive seats (āyatana). This is the twentyfold enlightenment. After birth the endless spreading of worldly existence is perceived. Then, the process ends when one becomes aware of the net of contingency.

In the second cycle the instantaneous enlightenment by which the unconditioned potency bursts into activity and creates is really the last step of the same upward development described in vajrayoga. The first appearance of divine power in the sensible world, as well as the ultimate resolution of the human spirit soaring toward the infinite, is a point (bindu). This, while itself measureless, is the basis of all sensible measures, the incalculable instant from which every temporal duration starts. As the text says, twenty one thousand six hundred breathings reach their plenitude in it. This means that the yogi comes to it after a deep meditation on cosmic time, in which he sees ever greater time duration represented in his breathing. Inspiration and expiration are at first rhythmically ruled by will power and assumed to signify a period of day and night. Later on the yogi represents in them the lunar mansions and phases, the bright and dark fortnight, the month, in which one day is added to the two fortnights the "unmovable" day of full moon. All this psycho-physical meditation is performed according to an elaborate scheme, with which our text deals afterwards. It aims at a complete resolution of microcosmic time by the disciple who, having successively fixed his mind on ever greater periods of time and successively rid himself of them in the course of his breathing, comes at length to the great universal aevum; including all creation from its beginning to its reabsorption. This meditation is accompanied by intensive exercises in the rhythm and control of breathing. Reaching the end of the great aevum the yogi stops breathing and draws all his vital power inside himself, so that the irresistible stream of his energies diverted from its usual course is accumulated within himself and breaks down all spiritual obstructions. This is the yogic rebirth, briefly and clearly described in the following quotation from Kalacakratantra: "The birth-place of the Vanquishers is in one indefectible instant. When the spirit is fixed in the potential breathing, the actual (outward) breathing extinguished, the divine perception awakened, the fleshy senses dead, the natural sensibility stopped, the divine spheres opened to my sight, then I see all, O Supreme King, there is nothing that I cannot perceive." In the hierarchy of transcendent beings established by Mahāyāna this stage corresponds to the "Vajrasattva", the Being of Diamond, which is the ideal of this asceticism. The second degree is mahasattva and is possessed of the fivefold enlightenment; the third is bodhisattva, the fourth samayasattva, or initiate. The twelvefold truth as well as the resolution of the twelve zodiacal signs are attributed to the bodhisattva. In the samayasattva there is the suppression of the sixteen creative enjoyments (ananda) classified later on in our text.

The descriptions of the two groups of abhisambodhis are divided by the sentence "etadvaidharmyena"=in a way opposed to that. It seems certain that the word abhisambodhi was initially used to designate spiritual evolution. But, as I have said before, in Vajrayana we can observe not only the application of physical terms to psychic realities, but also the contrary. Physical reality is here always considered from a very high point of view, as the phenomenal working of superior forces and, reciprocally, spiritual deeds are often indicated by reference to material things. In this case the whole natural development of the human being, which runs through the zoological ladder assuming the form of a fish and of a turtle is taken to represent the involution of spirit from the preindividual stage to the personal consciousness and the evolution of matter from the amorphous bulk of the embryo to the vertebrate organism. The second classification on the contrary may be taken as an involution of spirit only if considered in the same order as the text gives it, whilst it is clear that the first stage described is really the last reached by the initiate.

But the macro-microcosmic symmetry conveyed by this theory requires a somewhat fuller commentary. As the individual begins his life from a drop (bindu=drop, point), so God becomes at first manifest in a very point, which, as I have said formerly, is neither immaterial nor material and contains potentially all creation. The energies enclosed there are not allowed to spread (acyuta). It is Being itself (svābhāvika) without any subjective-objective relation. It knows all because it comprehends all in a geometric point (bindu) and in one instant (ekakṣana). So it is in creation. In the mystic ascension on the contrary it is the last and supreme stage; nevertheless if we want to be more exact, it is both the first and the last step. Since the actual individual is the result of the natural utpattikrama and the ultimate limit of distinction between subject and object if he desires to escape the bondages of life, he must reproduce in himself, in a condition of full awareness, the process that he has passively undergone. His aim is the breathing-control and the attainment of instantaneous enlightenment. He strives to catch a glimpse of divine consciousness (samvit) and to reduce progressively the extent of the surrounding darkness by means of the aforesaid practice, in which inspiration means self-illumination (prakasa) and expiration reflection (vimarsa). This process needs further explanation. upanishadic symbolism of the four human conditions is inserted into this meditation. Waking, as a perceptive condition, is day; dream, as a cognitive condition represents night. In sleep catalepsy day and night are reflected again. But the first two stages are mutually dependent and in so far dualistic, whilst sleep is absolute prakāsa, that is pure thought, and catalepsy is absolute vimarsa, that is sheer suppression of even potential thought. The initiate must keep this meditation until the great cosmic aevum is resolved in his vision and experience. Thus time is drowned in eternity.

The second step of the fivefold enlightenment is poetically described in the stanza quoted above: but a few words must be said in order to penetrate into the details of that description. Ayatana is a buddhist word meaning perception and matter of perception. In this stage the purification of the five spheres takes place and the disciple must realize the divine nature of his senses and of their objects. The five sensible objects, such as earth and so on, are conceived as prajña (pure potencies), that is as female items, and the five skandhas, which are the constitutive grounds of human organism, are the instruments (upaya) bringing their respective potentialities into being. They are the male items. The yogi in his meditation must identify them with the five supreme Buddhas and the former pentad as their saktis or female deities. He must visualize them as joined in couples signifying mystically the full satisfaction of the senses in their corresponding objects, in which the nature of each becomes inherent in its complement and there is no longer any subject-object distinction. Then, he can resolve these couples in his meditation. Little by little he realizes that their objective existence is illusory and that they are but a function or, better, an assumption of human beings. He transcends them and comes to see them as images reflected in a mirror, as a mirage and so on. This is the fivefold enlightenment. It is still inaccessible to human senses as it refers to pure substance (dharma) and corresponds to dharmakāya.

Sambhogakāya is the following plane. It is perceptible to supranormal senses. The obstruction or better suppression (nirodha) of the twelve zodiacal passages, mentioned in the text, is connected with the doctrine and practice of breathing conceived as cosmic time. In this meditation each unit of breathing represents a zodiacal transit (sankrānti). Thus the whole solar year is summarized in shorter and shorter courses of breathing and is resolved into cosmic time, whilst in the uppermost plane of sahajakāya cosmic time, as we have seen, is resolved in eternity. The "truth of twelve aspects" of which the text speaks is probably the buddhist pratītyasamutpāda, the series of causes and effects as viewed in early Buddhism. The "truth of sixteen aspects" mentioned later is perhaps an addition of pratītyasamutpāda and the four noble truths (catvāryāryasatyāni).

The Nirmāṇakāya suppresses the sixteen ānandas, which are creative joys appearing as pleasures of intercourse in common individuals. But the Nirmāṇakāya is kāyavajra, bodily perfection, and as such it is not liable to incarnation. The theory of the sixteen ānandas is fully developed later on: nevertheless it will not be out of place to give a short account of it. The ānandas are arranged in four groups styled yogas: kāmānanda, paramānanda, viramānanda and sahajānanda. Each of the four ānandas inclosed in every group refers to one of the four faculties (material, verbal, intellective, faculties and self-consciousness) present in man and connected with the ānandas. Thus divided and classified these enjoyments may be assumed in three senses. This will explain what I meant by saying that the instantaneous enlightenment is at the same time the first and the last step of the mystic way.

In its first sense sahajānanda is the inner bliss of the Absolute. Before spreading itself in creation, it is potentially divided into subject and object and contains in itself all its attributes and all creation. So it already enjoys them.

In the second sense it is the first step of the yogic practice. During the rite of karmamudrā the siṣya is taken near his prajñā and the bindu residing in the forehead, the pure immobile bodhicitta which is the psychophysical correlative of the illuminative thought, melts and sinks at this contact. As reproductive energy it runs through descending centres and reaches the vajramāṇi, from which it is ready to go forth and fulfil reabsorption by which the vital energy underlying material bindu is diverted from outer creation to inner regeneration. This is achieved when bindu has returned to the forehead and is fixed there. By opening the ascending path in the body it removes all the phenomenal obstructions which stand in the way of final release. This is in its truest meaning the yogic sahajakāya. Its root is to be found in this step, Nirmāṇakāya, which our text describes here as the last.

#### THEORY OF THE PRATIPATTIS

The four abhisambodhis constituted a course of evolution styled utpattikrama. They drove God towards creation and man towards birth and reproduction. On the other hand the reabsorption already mentioned in the former chapter brings the vajrayanic sublimation to its fulness and is styled utpannakrama. Utpattikrama means evolution, utpannakrama means perfection. This second process is closely connected with a series of transcendent perceptions the name of which is pratipatti (= reflections).

The text says:

"In utpannakrama there are the pratipattis of the ten cosmic symbols (nimitta) such as smoke and so on by means of the six constitutive groups (skandha), the perceptive principle (upasamjñā), sensation (vedanā), elementary concausation (samskāra) the individuating principle (vijñāna), the gnostic faculty (jñāna) and the personal characteristic (lakṣaṇa); by means of the six sense—objects: earth, water, fire, air, ether and jñāna (assumed here as the object of mystic knowledge); by means of the sensorious seats (āyatanas) which are body, tongue, eye, ear and conscience and by means of the correlative sensations, odour, form, taste, touch, sound and noumenic perception (dharmadhātu)."

This process concerns the whole human constitution, because the going up of the force which was formerly bound to descend transforms all the inner centres commanding the outer powers and manifestations of man. Thus the perceptive and intellective functions begin to act in quite a different way from before. Exterior sensations lose their objectivity, which falls as an illusory sheath, revealing an underlying reality unaffected by subject-object relations. This reality appears at first as a symbol, or better it is fully understood

by the yogi in his ecstasy, while it cannot be expressed in words other than by symbols. These are the ten nimittas and contain the esoteric meaning of the universe in a series of visions each more significant than the last. The categories (kula) of faculties, senses and sensations listed above, comprehending the bases, the parts and the faculties of the human organism were composed of five items in the former philosophic traditions. Here they are sixfold since another transcendent item has been added to them, just as Vajrasattva has been added to the five Tathāgatas.

The external ceremonial by means of which utpannakrama takes place is the latter part of Seka. After the three former ceremonies (lokottaraseka) corresponding to utpattikrama, which are performed by the sisya in connection with his mudra, so that bindu sinks down to vajramāni without going forth, the first part of the initiation has been performed and the plane of sahaja has been attained by the neophyte in the lower part of his organism. These three ceremonies are guhya, kumbha and prajñābhiseka and are also called karma, jñāna and mahāmudrā, since they are composed of an external rite and an esoteric explanation of it. Substantially they are the same mystic operation, performed in three progressive degrees (mrdu, madhya and adhimatra) so that the same mystic condition is experienced more and more deeply. The first two ceremonies are explained by the master to the disciple. When he has performed the third he is enlightened by the supreme intuition without the master's intervention.

But this truth is only dialectically apprehended: now the disciple drives back the flow of the vital energies to his forehead in order to achieve sublimation. In this last ceremony, of anuttarābhiṣeka, no external act is performed. The ascension of bindu to the forehead is accompanied by a long and complex meditation, which is the gnostic counterpart of the ritual acts, according to the usual opposition of prajnā and upāya. This is divided into six degrees: pratyāhāra, dhyāna, prāṇayāma, dhāraṇā, anusmrti and samādhi, which may be translated: retention, meditation, breathing-control, fixation, recognition and ecstasy. In each of these steps he contemplates the ten symbols summarizing the cosmic manifestation of the individual Being. At first the initiate sees it as a smoke or haze, then successively as a mirage, a firefly, a lamp, a flame, the moon, the sun, a point of lunar conjunction, a phase of the moon, and finally as a drop (bindu). These are the ten pratipattis. During this last vision the yogi's knowledge is devoid of any discriminative basis since he is identified with Being and he is beyond all duality.

## THEORY OF THE ADIBUDDHA

The next section explains the word Adibuddha and deals with its meaning and attributes. Mahāyānic Buddhism and especially vajrayāna has developed early Buddhist atheism into a system in which all former assumptions of Indian thought, such as pantheistic, theistic

and monistic ideas, found their place in harmony together. No trace of atheism as such is left here. But the conception of universal emptiness, or sūnyatā, maintains what we may consider the root of Gautama's philosophy. Leaving no room for God in his system, Buddha never intended to oust Divinity from elsewhere than from human mind. His position was perhaps like Eckhart's when he said that an imagined God is no more a God. Indian philosophy was pervaded by this thought in very early times. The upanishadic denial of all thinkable divine attributes and the famous exclamation neti neti clearly marked this inclination to consider the Absolute in itself as irreducible to human categories. This was—at least in my own opinion—by no means a nihilistic attitude, but on the contrary the highest affirmation of transcendency.

In vajrayāna things are conceived as devoid of any substance (sūnyatā). They exist in so far as they reflect being, which inheres in them and at the same time transcends them. At this point the word and idea of sūnyatā require further explanation. Looked at from a transcendent point of view things appear inconsistent and are spoken of as sūnyatā. Now a singular reversion takes place. Owing to the fact that its exclusive reality causes things to be viewed as unsubstantial, Being itself is styled unsubstantiality. Mystics are aware of this phenomenon. In their progress towards ultimate reality they fall into a state of bewilderment when their mind leaps from more or less sensible objects and thoughts to the "desert of being." Here intellectual functions stop, since they show themselves to be insufficient. They are violently struck by what at first appears as nothingness. All that they experience after this is inexpressible in human terms. So vajrayāna sometimes calls Being Unsubstantiality and attaches no attributes to it. But this Being is not only transcendent. We have an indirect apprehension of it in the world. So its immanency is postulated. It spreads through an immense and varied creation, displaying itself in five forms ruled by the five Tathagatas and consisting of the five cosmic elements. These five aspects are basically one. Vajrayāna, as we have seen, adds to each fivefold series this unique transcendent item. The five Buddhas owe their existence to the unique principle of enlightenment, which is between transcendency and immanency and is named Adibuddha.

The text runs: "Adi means exempt from beginning and end; Buddha is he who perceives all things as non-contradictory. This One, being Adi and Buddha, is the Adibuddha, birthless, deathless and all-knowing. The Nāmasangiti says: The Buddha who is without beginning and end is the Adibuddha. He is without connections. His aspects are universal charity (karuṇā) and unsubstantiality (which is connected with karuṇā as prajñā and upāya). He is time (kāla) in so far as his sakti is the Involuted One (samvṛtirūpini). He is the wheel (cakra) since he is the endless desert (sūnyatā). So he is the Wheel of Time (Kālacakra), without an equal, imperishable. Analyzing each syllable, KA means the causality which has stopped in him, LA means cosmic reabsorption, CA is the mobile mind, KRA is the process: both

are to be checked. This signifies: Causality is the name of the body of enlightenment-thought (bodhicittakaya). This has stopped since it has overcome the condition of waking and is thus free from discriminative thought. It is Nirmanakaya, as the essential element of body (kāyabindu) has been fixed in the forehead (lalāta). Material breathing being suppressed and the condition of sleep being thus overcome, the verbal faculty is fixed in the throat-centre and Sambhogakāya arises. In these two first stages of wake and sleep the spirit changes according to the eighteen dhātus (six constitutive groups, six elements, six sources of perception), bewildered by tamas, inclined to fall, wandering among sense-objects such as sound and the like. When spirit is curbed tamas is removed. Dharmakāya arises when the essential element of the spirit is fixed in the heart. KRA means krama, that is evolution, the fall of the bindus as kayabindu and so on; when it is curbed the condition of catalepsy is overcome by the bliss of sahaja. It arises when the essential element of gnostic faculty (jñānabindu) which was formerly unstable, is fixed in the navel-centre. It is indeed the Kalacakra, the blessed One, who is said to consist of prajñā and upāya because the cognition and the cognizable are joined in him. Since the mystic knowledge of the imperishable Bliss resolves every obstruction he is named time (KALA); upāya made of charity, possessed of the six supernatural powers which are the five traditional abhijnas to which jñānābhijñā has been added). CAKRA is the world in as much as it is cognizable, that is the trimundium, the wheel of the endless beings. This is prajñā, (sophia, sacred knowledge) made of unsubstantiality, possessed of all forms. The union of both (KALA=time, upaya the means of revelation, karuna=universal mercy toward creatures, for the sake of which the Absolute reveals itself, with CAKRA=world, prajña, that is sūnya=unsubstantiality) is KALACAKRA.

The existent world of which mention has been made consists of the Buddhas' kingdoms, the endless spheres of sky and so on, with their threefold aspect of duration, birth and death, that is all beings in their sixfold classification.

"The empire of the Victorious One (Ādibuddha) comprises the Buddhas, the Wrathful Ones (Krodha), the Gods (Sura), the Enlightened Beings (Bodhisattva) endowed with charity and compassion, the couples of Buddhas with their Saktis. All this threefold world is the empire of one Lord."

This chapter closes the theoretical section of Sekoddes'atikā. At the highest summit of the universal ladder is the Ādibuddha. He is the Absolute itself, no more a manifestation of it. He is transcendent and still immanent, devoid of attributes but capable of assuming an infinite number of them. In his manifestations he divides himself into subject and object. This latter is sakti, samvṛtirūpiṇi, or the Involuted One, the potency of the conventional form of the sensible world conceived as a symbol of the transcendent world.

There are two aspects (murti=image) under which we consider him; supreme compassion and unsubstantiality. We consider him as

Unsubstantiality since he is the denial of every existent thing in which we believe that we recognize being; as Charity, since he is moved to reveal himself to us by the infinite compassion that he feels for our not-being. On the other hand, when conceived as creative instrument (upāya), he is time (kāla). This means that he manifests himself in time. In time we see the displaying of the Samvrtirupin, the spatial element (cakra) in which he becomes cognizable (jñeya). Also in this sense he is karuņā, as he sinks down to the plane of immanency in the conditioned world and is the benefactor of all creatures. So, karuna and kala are the means of creation but also of the ascetic way by which the individual rises to Kālacakra. In vajrayoga karuņā is the sentiment felt in the supreme realization; in the theory of esoteric buddhism the subject of meditation is time, which must be reproduced in the depths of the soul and dissolved into eternity. As he is creative intelligence he is cognizable in the world of space and of endless existence (cakra) and he appears-as we have seen-as pure being in comparison with whom the whole universe is void, since it does not consist in itself but in him.

The text proceeds with a subtle examination of the material just spoken of even in regard to the syllables KA LA CA KRA. There, KA appears as the symbol of causality (KĀraṇa) which is extinguished in him because he is causeless. So, in vajrayoga too the thought of the reality of causes must be suppressed. LA symbolizes dissolution (LAya) which is not the final dissolution closing a cosmic cycle, but the everlasting reabsorption of things during the everlasting creation. This dissolution is the counterpart and consequence of creation itself, as inspiration follows and balances expiration. CA represents the unstable spirit (CAlacitta) the evolution of which (KRAma) has been checked. These four syllables are now inserted into the frame of the fourfold vajrayoga. At the stage of Nirmāṇa the invisible seed (bindu) is fixed in its first seat and represents the very essence of the material faculty, or body. This condition is also styled bodhicittakāya. Every creative impulse (KĀraṇa) is extinguished in it.

In Sambhogakāya breathing stops (LAya) and bindu is fixed in the throat as the verbal faculty. In the two successive planes cosmic darkness is removed, since in dharmakāya the unstable (CAla) citta is retained in the heart and represents the essence of the spiritual faculty, and in Nirmāṇakāya bindu is ultimately fixed in the navel and prevented from falling; and is assumed here to mean the essence of supreme knowledge.

The four vajrayogas, to each of which a stage of mystic realization corresponds, are like a ladder framing the system of the abhisambodhis and pratipattis. They contain the largest and subtlest parallelism of macro-and microcosm. Man's natural conditions, the organs of his body, the flow of his energies, their seats, his mystic feeling, his thought and the progressive enlightenment of his consciousness, all these concur in the achievement of the hardiest ascetic work, through which the material and spiritual world vanish into voidness and are reabsorbed.

#### THE RITUAL

requires explained above doctrine The vairavanic individual experience. All that concerns mystic truth is called in Sanskrit pratyatmavedaniya, which means "left to individual's realization". According to vajrayana truth is one, always the real, but in the sensible world it cannot appear the same as what it really is in the noumenal essence. The visible universe is nothing but a symbol of the innermost truth. This symbol may be interpreted and viewed in various manners, according to the different degree of inner light that the individual has achieved in his life. All is truth, all is God; but there is no denying the existence of worldly hindrances, called anava in Saivasiddhanta, styled tamas or avidya in vajrayana. This philosophy does not try to account for the existence of this negative counterpart of creation. Western interpretations such as "the spirit failing to recognise itself" or "involution" and "evolution" are the closest approximations to this field of Indian thought and may be usefully employed at times to adapt Indian intuitions to European categories. But they cannot solve the inevitable problem of the present world nor reduce dualism to monism without residual difficulties. They displace the problem without getting rid of it and expose interpreters to the danger of misleading analogies. What we must bear in mind is that the Indians never strove to build a logical history of creation. They have no biblical tradition nor concrete mythologies; or at least they do not have recourse to their authority and tradition. They look at the world in its present state of being and change in its deceitful and exciting course between the positive and negative poles. They accept it as given and the only development that they seek in it is that of individual creation. Accordingly, the only evolution they strive for is the way of individual release. So one cannot find in this system any denial of what we usually call reality. This minor reality is nothing but the female aspect of God. It is the book with which the universal spirit, the uppermost Guru teaches each of us the glory of transcendency. The core of our being is an inextinguishable light which can in certain cases shine forth of a sudden and transform in one instant all our being into a bodhisattva. But most frequently the way of deliverance is not so easy. The Supreme One who sees our difficulty and is moved to compassion by our deafness reveals himself in the figure of Tathagata and leads men to initiation by means of his gurus. So a spiritual teacher and a religious ceremonial is required. We have seen it in the chapter dealing with the mythical substructure of vajrayana, when Sucandra begs Sambuddha to reveal the doctrine of Seka and the master's explanation begins: "smu Sucandra", Sucandra, listen.

Sucandra's guru was Sambuddha himself and everybody's guru is looked at as a personal manifestation of God. Texts often speak of an inner guru, which is always to be considered as the only authority for disciples. This is never in contrast with the necessity of an exterior guru. This only means that the initiate must always be moved

by his own will because freedom cannot be imposed from without but must be actively won. The inner guru is the centre of our will, and is also the yogic purusa, the transcendent being which is the unmovable pivot of our everchanging activity. From this point of view the outer guru's teachings are nothing but suggestions made in order to awake in us the consciousness of our inner light (sarvasattvasamatā).

Ritual acts are useless if they are not vitalized by the conscious will of the individual; there is no liturgical value in them by themselves. For the energies which the guru disengages in his ceremonial acts are by no means exterior to the disciple's world. They are of the same plane to which the disciple's inner power belongs. The progressive detachment from personality and individual characteristics that we remark in the course of initiation is never due to a passive or receptive self-surrender to an overbearing power. It is due only to the fact that the greater one's power the less it is personal in the common acceptance of the word.

But exterior acts and exterior guru are necessary. They work on matter while pure consciousness works in the spirit. Both must cooperate for the attainment of freedom. They must fit together as prajñā and upāya, as male and female.

The ceremonies of initiation take place in a mandala, that is to say in a circumscribed sacred territory (temenos). The mandala has an outstanding importance and its preparation requires the employment of earth or flowers of a specified colour and a complicated rite. It is the indispensable ground of every mystic ceremony, since deities are invited to descend into it, as a two dimensional temple. The "conditio sine qua non" for initiation is that every mischievous or impure force be removed from the mandala. A preliminary ceremony is required and this is rakṣā which means protection.

## (A) Rakṣā

The Master performs the ceremony of protection for the disciple by purifying his organs (forehead, head, vertex, navel, throat, genitals) with sacred formulae (mantra) styled in the text "diamonds of the body, word and spirit", and purifies also the holy unguents and books with the same mantras. He says: "I trace a sacred ring for the creatures' release" and performs the same ceremony on other acolytes present with the disciple at the rite. The mantras are: U on forehead, I on heart, A on vertex, AU on navel, R on throat, AH on genitals. The same are employed for the unguents. On the books he utters: A, I, R, U, E. A prayer to the Buddhas follows, in which the Master says that he will trace the Kalacakra's sacred ring and begs the Tathagatas and Bodhisattvas to favour the disciple. This rite consists only of formulae and prayers and merely aims at purifying all the elements of the ceremony.

## (B) THE POTS AND THEIR CONSECRATION

For seka several kinds of pots are required. They may be made of crystal, silver, human skull, iron, gold, hard wood or terracotta. A minute classification assigns a particular kind of pot to each type of ritual act. The size and measure are carefully defined. These pots are consecrated (adhivasana) with the formula: "OM HAM HAM HIM HĪM HRM HRM HUM HŪM HLM, O pot of the ambrosia of the lotus of diamond, purify, purify all the things the nature of which belongs to the plane of Reality (dharmadhatu), svāhā". Then the Master puts the vijayakalasa (the triumphal pot) in the middle of the maṇḍala, and worships it with perfume and incense.

#### (C) THE DISCIPLE'S CONSECRATION

Now the disciple's consecration takes place. It is performed in three successive steps. The first is the prayer for the sacred ring (mandaladhyesana), the second is the gathering of the earth for the mandala (bhūmisangraha), the third is the disciple's introduction into the final ring (mandalapravesa). The disciple is bathed and clothed in white. When the mandala has been traced the Master crowns the disciple with a garland of flowers, sprinkles various scents and gives him a tooth-pick twelve fingers long, made of fig (udumvara) wood or of any other lactiginous plant. Doing so he pronounces the mantras OM AH HUM HO HAM KSAH and begs the sacred tooth-pick to purify the disciple from dental and other filths. This tooth-pick, as an instrument of cleaning, is taken here as a symbol of purification.

The disciple is turned to the eastern side of the mandala, which is not really a cardinal point, but more exactly the side of the mandala facing the Master (pūrva). He receives the toothpick and throws it up towards the mandala. The master observes where the tooth-pick falls. The disciple will receive the seka for the operations (karma) concerned with the pot near which the tooth-pick is found. These operations are described before in the chapter where the pots are classified and correspond more or less to the magic operation contemplated in Atharwaveda. Then the disciple is introduced into the mandala. Here the ceremony of nyāsa takes place. Each limb of the disciple's body on which mantras were pronounced in the rakṣā is now consecrated with the presence of the supreme being, that is Vajrasattva. Mantras are OMAAAAMAH and are followed by a prayer to Vajrasattva who must favour the disciple and take possession of him.

## (D) Homage to deities

Objects employed for this homage are gems, flowers, flags, lamps, scents, bells, mirrors, cloths, musical and choreographic instruments. The disciple who is called here varasuto, or "son by election" offers to his Master the ritual reward in order to get the purification (suddhi). The Master accepts it after having meditated on the union of jūānacakra with samayacakra, which are a repetition to new terms of the union of the

two universal principles usually styled prajñā and upāya. Jñānacakra literally means "the circle of the mystic knowledge" and more deeply refers to the vivifying spirit of transcendency, while samayacakra, meaning "the circle of symbols" is all the material world conceived as a symbol of the spiritual one and refers more particularly to the objects used in the following rite, named pūjā. When this meditation is performed the normal gap between things and their divine origin is bridged and all is ready for the initiation. Having accepted his reward and repeated the aforesaid mantras the Master takes some sandal-wood with thumb and ring-finger and worships the Nāyakas in the exterior maṇḍala (i. e. perhaps the circle of protection surrounding the holy ground.

These Nāyakas are a kind of goblin, whose warlike spirit the Master seeks to divert in favour of the disciple, since they can prevent bigger evil influences from disturbing the ceremony. The little devils placed on the windows of German gothic churches had perhaps a similar purpose. Many formulae of homage follow, which are styled vidyā in Sanskrit and are composed of the sacred syllable OM, the name of each god and the word namaḥ (homage). At the end of the formula there is the word svāhā which is employed in propitiatory and peaceful rites.

## (E) Puja

The pūjā is an act of veneration to the Master performed by the disciple and accompained by such gifts as flowers and precious stones. Now the disciple traces a mandala with golden ornaments and flowers by the Master's feet and entrusts himself to him together with well-bred girl belonging, if possible, to his own family. Then the disciple turning to the right utters the following prayer: "Frightened by the horrible whirlpool of things (saṃsāra) having reached the protection of the Vanquishers, I come today to your feet which extinguish the terror of non-existence by means of the threefold purification of body, word and mind".

## (F) PRANIDHANA

Before entering the new world of illumination in which the disciple pronounces his solemn vows, he must first pronounce the minor vows, a religious pledge styled in the text pranidhāna. He says:

"I bear on my forehead (= before my spiritual eyes) in the desired diamond (= the mystic plane that I shall reach) the vajra (a ritual tool, in the shape of two connected spindles), the bell (ghanta, symbol of moon and samsara), the mudra (a symbol of initiation represented sometimes by a particular position of the fingers and connected with a determined esoteric truth; mudra means literally "seal" and reminds us of the sphragis of Greek mysteries) and the Guru (the Master, who reveals the three aforesaid symbols and together with them constitutes Vajrasattva). I shall give a gift to the gem (probably the Buddhist triratna=trinity) in this discus (the ganacakra, assembly of acolytes); I

keep the Vanquisher's vow (varasamaya). I perform the pūjā in the sword (an attribute of Adibuddha) and I observe the rules for the creatures' release in the family of the clear Lotuses (clear because the Master has explained their symbolic meaning: they are the second attribute of Adibuddha). I pronounce the vow of attaining the Enlightenment in the family of Jinajanaka (who is the Buddha's father). I am in the mystic plane of diamond and bear on my forehead the vajra, the bell, the mudrā and the guru while I pronounce my vow. I shall give a gift. Being in the family of the gems (another attribute of Adibuddha) I shall give a tenfold gift for punyasambhara (in order to get merits) namely, the iron, the pearl, the Horse, the cow, the she-goat, the elephant, the girl, the earth, the beloved wife and my own flesh. I shall give this tenfold gift having obtained the philosopher's stone (the highest power, cintamani in skr.) I keep here in the divine discus the supreme rule. Being in the family of the discus (the whole of Adibuddha's symbols), I preserve my senses and my constituent groups (that is to say: I render my body an instrument of realization) and perform the pujā in the sword. Being in the plane of the sword I pay homage to the Master, the Buddha, the Boddhisattvas and others with all the ritual prescriptions. Being in the plane of the blossoming lotuses and in that of the unique lotus (the transcendent one); in the communion of the blossoming lotuses, having understood what is befitting and what is not I keep the rule of purity. With the words stlasambharaya (i. e, for the accumulation of religious merits) I pronounce my vows. For the creatures' release, being on the ground from which the Vanquishers arise, in the one-edged vajra, upāya, I achieve the Enlightenment of Mahamudra (the greatest realization) made of Unsubstantiality and Charity. This is my vow. Washed, sprinkled with perfumes, bound by the vow and the rule, having entered the purvabhūmi (a sacred territory surrounding the inner mandala, pomoerium) I shall receive a tooth-pick in order to attain my own realization (siddhi). I shall be consecrated with the Vanquisher's mantras, receive on my tongue the ambrosia (amrta, baptism-water), utter the highest vow and be burified with incense in order to be fit for avesana (the wrathful god's possession as in the following rite). Only the mantra HUM accompanied with A-RA-LA is fitting to evoke the wrathful Lord."

After this prayer the Master performs the preliminary baptism. Uttering seven times the mantras OM ĀḤ HŪM he throws the tooth-pick into the inner mandala which contains the ceremonial pots. The position of the tooth-pick in relation to the pots indicates the type of initiation.

Then the Master sprinkles on the disciple's face three handfuls of water for his purification. He gives the disciple a liturgic band, leads him back into the pomoerium and puts on his tongue the five ambrosias with the corresponding mantras. These ambrosias are five organic substances with sacred meaning. Then, having consecrated incense with the mantras HUM ARA LA he begins the rite of the wrathful God's obsession (krodhāvesa).

## (G) KRODHAVESA

This rite is one of the most interesting contained in Sekodde-satika. In its course unknown powers sleeping in the darkness of the subconscious spirit are disengaged. They arise and break tumultuously into normal consciousness, so that the disciple is struck with an excess of furious madness, which is symbolized as the wrathful Gods assession of him. These turbulent forces are awakened chiefly for fierce purposes. The disciple possessed by the wrathful deity frightens her mischievous powers and breaks the unconscious ties present within him and surrounding him, which might otherwise be an unsurmountable hindrance to the mystic realization. This effect is mythically signified by the Maras' destruction. Thus he becomes free from them and his intrepidity and firmness increase (nirvisanko nirlajjo bhavati). On the other hand these dreadful powers, when their blind impulse has been satisfied, are purified and peaceful (symbolized by the invocation of benign deities).

The angry Lord (Vajrapāṇi) is solicited by the mantra: "OM A RA RA RA RA LA LA LA LA Vajrāvesaya HŪM" which must be repeated a million times. This means that its efficiency must be multiplied by repeating it in the proper phases of the breathing process. Here another accessory rite of sevā (worship) takes place. Then Vajrapāṇi takes possession of the disciple. His power is so terrific that he can reduce into a hundred pieces whomsoever he strikes with his armed hands. He causes the crowd of his enemies, the Māras opposing the triumph of the Law, to fall motionless to the ground. Even if he is not skilled in dancing, he dances bending forward the left knee and withdrawing the right leg (which is a characteristic attitude of the terrific deities). Doing so he utters the mantra HŪM by which the Māras are frightened, Even if he is not able to sing he sings with a voice which no animal nor man can imitate. So he loses all fear and timidity.

Then the peaceful deities are invoked. They are the Saktis of the five Tathagatas. Moreover the other terrific deities are to be invited by means of their mudras (symbolic sign or a particular position of hands, compelling a superior force to descend to him who has invoked it. [See pages 11-12].

The second part of the Krodhāvesa is the exorcism of the disease styled āvesopasamana. If the disciple gets easily out of the āvesa the Master merely purifies him with the usual ceremonies (rakṣā mantras). Then, clothed in yellow and blindfolded, he enters the mandala Here he learns the formulae of the vows and repeats them, as we see in the next chapter. But if the possession lasts too long the Master. asks him whether he wants anything. Then he puts on his forehead a flower consecrated with the mantra OM ĀH HŪM. By this the possession stops and the Master utters the mantra of protection: the three letters, OM on the forehead, HŪM on the chest, and HAM

on the top of the head symbolize the upāya while the other three (HO on navel, AḤ on the threat, KṢAḤ on lower organs) means the prajñā. When these mantras are said with the long vowel they represent the diamond of the verbal faculty, when the short, the diamond of the spirit. Then the disciple may enter the maṇḍala.

## (H) SUPREME Vows (Vratāni)

The description of this ceremony is preceded by an important explanation of certain terms used in it. The text says (page 15,/l. 11 samvrtyartham vratāni pravaragatigatāni deyāni tāni, which means: "The following vows, leading on the path of the Buddhas, must be given (taught) for a conventional purpose". The conventional purpose refers to the relative value of each moral rule, which is to be followed in order to obtain the Enlightenment, or to escape from Samsara. Beyond the door of Buddhahood there are no more ethical precepts. They are valuable only for those who still live in Samsara and are styled punyasambhāra, meaning accumulation of merits. Since each merit or demerit is bound to a particular karma, there is no more merit or ethical rule when every kind of karma has been overcome. Pravara is a sanskrit word signifying those Buddhas who are comprehended between Vipasi and Sakyamuni, that is to say, the series of the Buddhas of our age (bhadrakalpa). Their path is the accumulation of works and wisdom. The Master must teach his disciple this source of provisory merits, the list of which has been given by the Blessed One: "Do not kill, do not tell lies, do not take another's wife, do not drink intoxicating liquors. These five things here form an obstacle to the mystic perfection, the ruin of one's merits. The vow must be taken in the name of him, who was at that time the Lord of men and Gods". Other kinds of sins are numbered here such as the murder of cows, children, women, men and Buddhas and the minor sins, for which an additional expiatory vow may be pronounced by the disciple.

## (I) Entrance into the Mandala (Mandalapravesa)

This ceremony is at first summarized in the text as follows: "The Master puts a flower in the disciple's hand. He shakes it three times and throws it. Where it falls, there, in the mandala, is the family of deities suitable for the disciple's initiation. Here he must receive the seven inferior aspersions and the supreme baptism. Then this same rite is described at length. The disciple may be initiated in one type of mystic operation or in all. In the latter case his face must be bandaged with yellow cloth. But in the case of initiation into only one mystery, the colour shall be that of the corresponding group of deities. Before bandaging the disciple, the Master pronounces the mantra "OM dvādasānganirodhakārine HUM PHAŢ" alluding to the purification of the twelve limbs, which will be performed by Vajrasattva. Then he makes the disciple turn around three times and stops him before the eastern door of the mandala, The Master's ritual pose is here that of a Nāyaka (goblin). If the deity stands up in pratyalidha position (the position which the disciple had taken in the

previous possession of the Krodhavesa rite) the Master, also standing, gives to the disciple the preliminary baptism (proksana). If the deity sits, so does the Master. Then the Kalyanamitra, an assistant of the Master in the ceremonies, like the Greek mystagogos, pours water on the disciple's head from a shell, uttering the threefold mantra OM AH HUM and puts in his hand a flower which has been consecrated seven times by means of puspāñjali (floral gift). The disciple throws the flower out of the mandala on to the triumphal pot (vijayakalasa). The flower is not to be thrown into the mandala made of coloured earth, since this symbolizes the Blessed One's body and the interruption of the colour caused by the flower would be equivalent to the breaking of a stūpa, which is an almost inexpiable sacrilege. As formerly, the flower is thrown in order to reveal the karmic connection between the disciple and his deity or family of Gods. The text explains that, on the other hand, it would be impossible to make the flower fall within the mandala without a divine intervention, because if the sacred ring is very large the flower would hardly surpass its protective halo (vajrārciṣa) and reach one of the nine fields (kuladis into which the inner mandala is divided). During this ceremony the Master paints five symbolic signs on the triumphal pot. Perfumes and other ritual objects are put near this pot in the pomoerium.

After the puspakṣepa (throwing of the flower) the disciple tears the bandages from his eyes uttering the mantra "OM divyendriyāni udghāṭaya svāhā", which means "awake my supranormal senses". By means of this rite the disciple has found his family of deities which now he sees and in connection with which his initiation will be successful.

Later on he will receive the seven sekas and finally the anuttara. Then the pots necessary for them and the aromatic substances to be contained in them are described. Twenty five aromatic herbs are numbered here and the respective proportion that must be taken of each is given. They are grouped in five classes of five and each group is connected with a group of female deities. Another list contains the legumens, the cereals, the precious stones and the metals that must be put into the pots. Flowers may be substituted for the gems. The mandala has eight sides corresponding to the cardinal points. E and W there are the special pots styled jaya (victorious) and vijaya (triumphal). Black stones must be placed in them, as well as in the ordinary pots that occupy the E and SE sides. Pots of the S and SW must contain red stones, those of the N and NE white, and those of the W and NW yellow. Then the medicinal herbs are distributed in the cardinal points, taken two by two according to the aforesaid order, in which each couple of pots corresponds to one of the fivefold group of herbs. A mixture made of all the twenty-five herbs is thrown into the triumphal pot. Then the sekas take place.

## (J) THE SEKAS (baptism).

A preliminary purification of the limbs, each of which is assigned to a deity, precedes the baptism and is styled kuladevatāvišodhana or

kulavisuddhi (purification by means of the family of deities). The Master washes the disciple on the five janmasthāna that is on the vertex, the shoulders, on one buttock and on one loin and pronounces the mantra "OM sarvatathāgatakulavisodhani svāhā" which consecrates the disciple's body to all the five Tathāgatas. Another puṣpakṣepa is performed with the tearing of the bandage. Now the Master shows the whole mandala to the disciple explaining its meaning and beginning from the Nāyaka and the allotted family of Gods, according to which all the inner disposition of the mandala has been changed and other mantras selected. Thus modified the mandala is deeply connected with the disciple and constitutes the exclusive ground of his illumination, since it represents his divine genealogy and reflects his own mystic destiny.

The following first two aspersions aim at the purification of the body and form the

# (1) KAYAVIS'UDDHI

- (a) udakābhiseka (water aspersion). From the eastern door the Master leads the disciple and the assistant to the northern door turning to the right as the ritual prescribes (pradakṣiṇa). Here the aspersion is performed with the mantras of Tāradevi, who is a sakti and the water goddess. Water taken from all the pots is sprinkled on the five janmasthānas.
- (b) mukutābhiṣeka (diadem ceremony). The mantras are OM A I R U L followed by the formula "pañcatathāgataparisuddha svāhā" and a special rite. The Master crowns the disciple with a golden diadem with precious stones, or with one of cloth. This crowning is the second seka. These two rites purify the body by purifying its constituent groups (dhātuskandha) and take place in a region of the mandala styled "the field of the perfect body" (kāyavajrabhūmi).

# (2) Vagvis'uddhi

- (a) Paṭṭābhiṣeka (infula ceremony). Now the Master makes the disciple retrace his steps always observing the pradakṣinā. Arrived at the southern door he performs the two sekas aiming at the purification of the verbal faculty. Pronouncing the formula: "OM A Ā AM AH HA HĀ HAM HAH HO KREM dasapāramitāparipūrani svāhā" the Master adorns the disciple's forehead with a golden infula with gems, or with a garland of flowers.
- (b) Vajravajraghantābhiṣeka (aspersion of the thunderbolt and the bell). The ceremony is the same as the preceding one. Water is sprinkled from a shell with the mantras: "OM HUM HO sūryacandra-visodhaka svāhā" This alludes to the solar and the lunar elements which must be purified before their final union and are symbolized in the vajra and the bell that are put on the disciple's head. Then the Master offers him his thumb and leads him so to the eastern door.

## (3) CITTAVAJRAVIS'UDDHI

- (a) Vajravratābhiseka (the seka of the diamond vow). The Master sprinkles the disciple and puts a flower on each of his sensorial organs with the mantras: "OM A A E AI AR ĀR O AU AL ĀL viṣayendriyavisodhani svāhā." which allude to the full purification of the senses.
  - (b) nāmābhiṣeka (the seka of the name).

Aspersing the disciple the Master pronounces the mantras: "OM HA HĀ YA YĀ RA RA VA VĀ LA LA caturbrahmavihāravisuddha svāhā. The four brahmavihāra, as we saw in the chapter of the vajrayogas are the four purified enjoyments corresponding to the four great perfections. Then the Master binds the disciple's feet and hands with an arm-ring, or in lieu of these, with flower garlands.

## (4) JNANAVISUDDHI

This ceremony consists of one rite alone: anujñābhiseka (the seka of mystic experience). Anujña is a Sanskrit word hardly distinguishable in its meaning from other words containing the same root, such as prajña and jñana. All these terms are used in this text and in this literature in a sense which ordinary dictionaries fail to register. properly jñana is the supreme abstract knowledge, a transcedent consciousness which does not cling any more to concrete objects and is not at all affected by the normal characteristics of human consciousness. Prajña is a mystic element usually opposite to upaya and related to it as the idea is to its actuation or potentiality of the Act. Prajña has always a definite object; while Jñana is rather a faculty. For those who are acquainted with early Christian heresies jñana may be translated gnosis, and prajna sophia. Anujna derives from the same root in composition with the prefix anu meaning "according to" "in consequence of", "in function of." Hence I think that anujña should be translated "the mystic experience", because it is used to designate an experience which brings an adept into contact with the deepest forces of the universe.

Again turning to the right the disciple is led to the western door, where he receives one seka aiming at the purification of jñāna. Mantras are: "OM HAM KSAM dharmacakrapravartaka svāhā" Here the Adibuddha himself is invoked. Thus the first seven sekas are performed. In them baptismal purification brings the four elements of man, the material, verbal, spiritual and gnostic faculties (kāya, vāc, citta, jñānā) to the state of "vajra", diamond."

Later on the Master puts a vajra and a bell into the disciple's hand and teaches him a new law, which is formally in full contradiction with the former one. It has an esoteric meaning, which the Master explains. The Law is: "Let him commit a murder in the kulisakula (viz. let him extinguish his own vital stream by stopping and fixing his breathing with yogic practices. Kulisakula, literally the family of the perfect organs, is

perhaps the body brought to the state of vaira). Let him tell lies in the sword (khadga). Let him steal the other's precious stone in the ground of the fine lotuses (reaching sūnyatā by means of meditation) and take the other's woman (viz. the prajñā). Let him worship intoxicating liquors, the lamp and all the Buddhas and his own senses in his disc (that means in his body). The disciple must worship his senses by means of that meditation which aims at the realization of divine entities in the human body (see page 20). Let him worship dombi (literally the laundress. This name symbolizes the middle channel, susumnā or avadhūtī into which the yogi's vital energy must flow from the two lateral channels ida and pingala) in the sword. Let him not contemn all women nor his own in the heavenly lotus. Thou shalt not keep this body of realization for thyself, but give it for the sake of the universal release. There is no other way to Buddhahood and to the kulasutanantakalpa (the endless cosmic ages of the divine offspring). This is the Vanquishers' teaching".

The ritual value of this prescription will be explained later on. Now the three *lokottarābhiṣeka* take place within the maṇḍala. Here the word abhiṣeka clearly reveals its exact value. The idea of aspersion which the root *sic* conveys, can be noticed in only a few cases. In these last abhiṣekas, as well as in the mukuṭa-, paṭṭa-and vajravrata, there is no aspersion.

The essential instrument of these initiations are the kanyās styled here mudrās with the view of pointing out their mystic use. Mudrā is a means of revelation and, accordingly, kanyās are used in order to reveal inner energies and to trace for them a new way, as we saw in the theory of the sixteen ānandas. This rite is still grounded on the macro-microcosmic analogy. The disciple represents here the supreme Being, who never exhausts himself in creation nor is bound to his attributes. As it becomes manifest in connection with his objective power, which in Indian iconography is symbolized by the Sakti, so the disciple must come into connection with his own mudrā.

The first rite is styled kalasaseka, the second guhyaseka and the third prajñāseka. They are performed as the following verses show:

1) "sriprajñāsparsanam yatprathamamapi kuce kumbhasekaḥ" (p. 21), 2) "sa eva guhyādguhyābhiseko bhavati" (p. 21), 3) "sarvālankārayuktām (to mean all the attributes) drutakanakanibhām dvādasābdām sukanyām prajñopāyātmakena svakulisamaninā kāmayitvā sarāgām jñātvā siṣyasya suddhim kulisamapi mukhe kṣepayitvā sabijam pascāddeyā svamudrā tvatha punaraparadhāmamārgādiyuktā" and further "tato guhyapūjām kṛtvā siṣyāmṛtam dadātī mudrāravindam cālokayati tena guhyābhiṣeko bhavati (pp. 21-22).

At the end of this third abhiseka the disciple must retain the bindu, styled here bodhicitta, in order to achieve within himself the bliss of sahajanananda. The retention of bodhicitta is accompanied by a meditation on the three worlds conceived as "buddhabimba",

which means "the image of Buddhas". This expression often recures in this work because in another meditation, to be dealt with later on, buddhabimba is the subject of that mystic realization by which the yogi sees Buddhahood in everything.

The very root of our material existence and material desires, the psycho-physical element which pours energy of life into us and compels us to move and work without any reasonable direction is the calacitta. When this natural force is controlled by the yogi's will and directed towards the tranformation of human life into superhuman life, it is designated as bodhicitta, the means of Enlightenment. The disciple now actively reproduces in himself that sadangayoga on which he had long fixed his thought following his Master's teachings. Going through all the normal acts and the natural temptations of the samsaric world he steadily maintains his desire for illumination and looks only for transcendency. The everlasting struggle between the attractions of the phenomenic world which is apt to break down all human resistance, and the firmness of the ascetic unremittingly determined to understand and transcend it, is the very pith of the vajrayanic drama.

out fourth the secretarist for the lower few of the last that the last seal Symple and some all X was the 

## सेकोद्देशटीका

नमः कालचकाय

सर्वावृतिप्रशामनिर्मलबुद्धधर्मनिर्वेधसौधमभिरुद्ध वपुर्वयेन ।
तस्मै नमो भगवते यदुपज्ञकानि
विश्वोपकारविधिनाटकनर्तकानि ॥
उद्घल वाक्यसलिलं विमलप्रभादिपयोनिधेर्जलमुचेव मयाधिमुक्तम् ।
उद्देशगृदपद्पद्दितपल्वलेऽस्मिन्
तृष्णोपरोधविधये विबुधा भजध्वम् ॥

सुचन्द्र आहेति शीतानद्युत्तरे षण्नवतिकोटिग्रामशम्भलमहा-विषयाधिपतिर्देवासुरनागनिर्माणकायैः षण्नवतिमहाराजाकुलप्रसु-तैर्महारत्नमुकुटबद्धैः कोटिकोटिग्रामाधिपतिभिर्नमस्कृतचरणारविन्दः सर्वसत्त्वभाषान्तरैस्तथागतोक्तधर्माणां संग्राहकत्वेन श्रोतृत्वात् षोडशकलावरणप्रहाण्या चन्द्रविमलप्रभात्वाच शोभन-श्चासौ चन्द्रश्चेति सुचन्द्रो गुह्याधिपतिरादकवतीनिवासी श्रीवज्र-पाणि:। तत्र गुद्धं आवकप्रत्येकयानयोरुत्तरं वज्रयानं तस्मिन्सङ्गीति-कारकत्वेनाधिपति:। तथा लोकसंवृत्या गुह्यशब्देन यक्षास्तेषामधि-पतिर्शुह्याधिपति:। बाह्येऽऽढकशब्देन मृतकसमृहः। तचोगादाढक-वती इमशानभूमि:। तस्यां सदा यक्षाः सत्त्वानां विहेठकाऽनेकविधन कर्तार:। तेषां बाधको ऽटव्यां मृगाधिपतिरिवाढकवतीनिवासी महा-यक्षाधिपतिः। अध्यात्मनि षट्शताधिकैकविंशतिसहस्रश्वासप्रश्वासानां षट्त्रिंशचतोनानां निरोधो ऽऽहकः सो ऽस्यास्तीत्याहकवती धर्ममेघ-भूमी तस्यां निवास्यादकवतीनिवासी मारक्केशज्ञेयसमापत्त्यावरण-यक्षानां बाधको यक्षाधिपतिः। तथागतदेशितधर्मसिंहनादेन सर्वे-

सत्त्वानां प्रत्येकरुतैर्धमेप्रवर्तको गुह्याधिपतिः श्रीवज्रपाणिः। तन्नि-मीणकायः सुचन्द्रो राजा ऽध्येषयति। तदुक्तं मूलतन्त्रे-

अग्रतः पुर्णिमाचन्द्रे पृष्ठतः पुर्णिमारवौ । वामतस्तिमिरं वक्त्रः पुच्छे दक्षिणतः स्थितः ॥ त्रैलोक्यविजयो नाम समयो मारमर्दनः। तस्मिन् पूर्वमुखः शास्ता रत्नसिंहासने स्थितः॥ पश्चरिममयैर्व्यूहैः प्रपूरयञ्जगत्रयम्। बोधिसत्त्वैर्मरणैश्च देवेन्द्रैः पूजितः प्रभुः॥ दिव्यैनीनाविधैः पुष्पैर्दिव्यैभेन्धैर्मनोहरैः। दिच्यै रत्नप्रदीपैश्च दिच्यैर्घूपै: सुगन्धजै: ॥ दिव्यैनीनाविधेश्रूणेंनेंवेचैरमृतैः फलैः। विचित्राभरणैर्दिव्यैर्दिव्यैर्वस्त्रेश्च चामरै:॥ घण्टाद्र्शपताकाभिर्दिव्यैश्चत्त्रैर्विघनकैः। पश्चाङ्गैमाँलिसंयुक्तैः प्रणिपत्य पुनः पुनः ॥ त्रैलोक्यनायकं बुद्धं बोधिसत्त्वामराद्यः। खखासने निषण्णास्ते मन्त्रयानश्रुतार्थिन:॥ अभिज्ञालाभिनः केचिद्वोधिसत्त्वाः सुरादयः। हृष्टतुष्टाशयाः सर्वे मनसा चिन्तयन्ति ते॥ दीपङ्करेण या पूर्व मन्त्रयानस्य देशना। कृतास्माकं तु कर्तव्या गौतमेनाचसाधुना ॥ अथातः शम्भलाख्यातो वज्रपाणिविनिर्मितः। सुचन्द्रसप आयातः खड्ये श्रीधर्मधातुकम्॥ आदौ प्रदक्षिणं कृत्वा शास्तुः पादाम्बुजद्वयम् । रत्नपुष्पैः समभ्यर्च्य प्रणिपत्य पुनः पुनः॥ कृताञ्जलिपुरो भुत्वा सम्बुदस्याग्रतः स्थितः। तन्त्रस्याध्येषकः शास्तुश्चन्द्रः सङ्गीतिकारकः॥

सम्यक्शासकत्वेन हे शास्तः। यो वक्ष्यमाण उदकादिसप्तधा-त्मकः कुम्भादिकस्त्रिधा। अनुत्तर इति परमाक्षरः। तथेति सेकः सि- च्यते कायादिकं निर्मलं निरावरणं क्रियतेऽनेनेति सेकः। तं कथयख मे। लौकिकसिद्धिरित्यकनिष्ठभुवनपर्यन्ताधिपत्यमुत्तरसिद्धिरिति स-वासनसर्वक्केद्राज्ञेयसमापत्त्यावरणप्रहाणितो द्वाद्द्यभूमिप्रतिलम्भेन सं-यक्सम्बुद्धत्वं तद्थं संक्षिप्येति। क्केद्राकलपसत्त्वतृष्णायुर्लक्षणपश्चक-षायोपहतजनानुग्रहप्रवृत्तत्वाद्ध्येषकस्य सेकपटले ज्ञानपटले च विस्त-रेण वक्ष्यमाणत्वात् भगवानाहेति विद्युद्धषड्धातुकत्वादैश्वार्यादिगुण-लक्षणो भगो विद्यतेऽस्येति भगवान्। तदुक्तं मूलतन्त्रे-

ऐश्वर्यस्य समग्रस्य रूपस्य यश्चासः श्रियः। ज्ञानस्यार्थप्रयत्नस्य षण्णां भग इति स्मृतिः॥

षट्त्रिंदात्पृथिव्यादिशुद्धधात्वार्यवज्ञ्यैश्वर्यादिशुणास्तासां षङ्कगास्ते प्रकीर्तिताः । हेवज्रेऽपि-

भञ्जनं भगमाख्यातं क्वेदामारादिभञ्जनात्। प्रज्ञाबाध्याश्च ते क्वेदाास्तस्मात्प्रज्ञा भगोच्यते॥

कुत्रस्थाने। क किस्मिन्मण्डले कुत्र स्थितः। कया परिषदा परि-वृतो भगवानाह। श्रीधान्ये नियतमञ्जनयदेशनास्थाने महासुखवासे वज्रधातुमहामण्डले वज्रसिंहासने स्थितः। वुद्धवोधिसत्त्वकोधदेव-नागदेवीगणपरिवृतस्त्रधातुकवन्दितचरणारविन्दः। परमादिवुद्धसमाधि-समापन्नः। कायवाक्चित्तात्मको वंकारो वा तत्रमहासुखावासे। धर्म-धातावाकाशलक्षणे परमाक्षरो ऽच्युतक्षणः काल इत्युच्यते। तदेव वज्रज्ञानम्। तस्य कालस्य निरावरणस्कन्धधात्वायतनं चक्रं त्रिभवस्यै-कत्वं निरावरणज्ञेयम्। तदेव वज्रधातुमहामण्डलमित्युच्यते। सर्वा-कारं सर्वेन्द्रियं विन्दुरूपं विश्वमायाघरं भगवतः शरीरं। प्रज्ञोपाया-त्मकमिति। अप्रमाणाभेद्यंचन्द्रसूर्याग्रिनां मण्डललक्षण एकारलक्षणे वा वज्रसिंहासने स्थितः।

उक्तं च मूलतन्त्रे-

गृधकूटे यथाशास्तः प्रज्ञापारमितानये । तथा मन्त्रनये प्रोक्ता श्रीधान्ये धर्मदेशना ॥

<sup>1.</sup> apramāņābhedyao restored after Tib.

कुतः स्थानात्कुतः शास्त्रात्तत्र तन्त्रश्च देशितः।
किस्मिन्स्थाने कया लोकपरिषदा केन हेतुना॥
गृधकूटे महाशैले प्रज्ञापारमितानयम्।
सन्देश्य बोधिसत्त्वानां महायानं निरुत्तरम्॥
अथ कस्यां महाचैत्यां धर्मधातुकमण्डले।
बोधिसत्त्वादिभिः साधि विजहार तथागतः॥
आकाशे त्वजडे खच्छे ऽनवकाशप्रकाशिनि।
विश्वे वज्रालये लयने धर्मधातौ मनोरमे॥
तन्त्रस्य देशना पुंसां पुण्यज्ञानप्रयोजनम्।
एकारो गगनालोको धर्मधातुः प्रकीर्तितः॥
वंकारः सुगतव्यूह एकारे संयग्विष्ठितः।
इति। पुनस्तत्रैव—

एरहस्याख्यधातौ वा भगे धर्मोद्येऽम्बुजे। सिंहासने स्थितो वजी उक्तस्तन्त्रान्तरे मया॥ वंबजी वज्रसन्त्रश्च वज्रभैरव ईश्वरः। हेरकः कालचकश्च अद्बुद्धादिनामतः॥ नानाविषयसञ्ज्ञाभिः स्थानमाधारलक्षणम्। आधेयश्च मया प्रोक्तो नानासन्त्वाञ्चयेन तु॥ सर्वज्ञो वज्रधृक् शास्ता बुद्धः सिंहासने स्थितः। देशकः कालचकस्य सुचन्द्राध्येषितस्त्वया॥

इति । शृणु सुचन्द्रेलायुद्देशसमाप्तिः । यावद्भगवतः प्रतिवचनं सेकार्थमिति । सेकं तत्प्रयोजनं च परिमिति परमाक्षरं परमार्थसुखो-पायत्वाद्वधिष्टमिप नाडीसश्चारादिकमाह नाडीसश्चारिमलादि । जन्ध्वीघो ललनादिषण्णाडीषु वक्ष्यमाणक्रमेण प्राणापानवायोः । सङ्कमण्णमायाम इति । यम उपरम इत्यस्य धातोः । आसमन्ताद्यमनमायामः । प्राणापानवायोर्भध्यनाड्यां प्रवेशः । उभयगतिनिबोधादिति । उद्देशान्तसंक्षेपादिति । सर्वस्मिन्नेव योगियोगिन्यादितन्त्र उद्देशस्त्रिविधः । निर्देशोऽपि । तत्रोदेशः खनाम्नैव कथितः । प्रत्युदेशो द्वितीयः । महो-

देशस्तृतीय:। एवं निर्देशोऽपि स्वनाम्नैव व्याख्यात:। प्रतिनिर्देशो ब्रि-तीय:। अपर इति महानिर्देशस्तृतीयः। उद्देशनिर्देशौ ब्रावेव तन्त्र-सङ्गीति:। तत्रोदेशनसङ्गीति: समस्तलघुतन्त्रम्। यथा ऽष्टादशशत-ग्रन्थश्रीसमाजादिका निर्देशेन सङ्गीतिः सकलमूलतन्त्रराजदेशना। यथा पश्चविंदातिसहस्रश्रीसमाजादिका। एवं प्रत्युदेदोन लघुतन्त्रे पश्चिका । इह निर्देश: प्रतिनिर्देशो ऽभिमतः । तेन मूलतन्त्रे पश्चिका । तथा महोद्देशेन लघुतन्त्रे टीका। इह निर्देशो महानिर्देशो ऽभिमतः। महानिर्देशेन मूलतन्त्रे टीका सा पुनः सङ्गीतिः पञ्जिका टीका च तिस्रोऽपि। अभिज्ञालभिभिरिति दिव्यचक्षुर्दिव्यश्रोत्रपरचित्तज्ञानखपर पूर्वनिवासानुस्मृत्याकाशगमनर्द्धिलब्धैरेवं कर्तव्या न पण्डितैरिति शुष्कतक्रीभ्यासोपहतचित्तसन्ततिभिः। प्रत्यात्मवेदनीयाध्यात्माध्ययन-विमुखै:। एषामित्युक्तक्रमेण षट्कोटिभि: षड्विधैरुदेशादिभि: शुद्धं परिशुद्धमिद्मादिवुद्धतन्त्रं कालचक्राभिधानकं स्यादिति वक्ष्यमाणेन सम्बन्धः । एवं वज्रयोगैश्चतुर्विधैः शुद्धमिति सर्वत्र सम्बध्यते। विशुद्धभमन्त्रसंस्थानात्मकैर्वज्रयोगैः । शून्यताऽनिमित्ताप्रणिहिता-नभिसंस्कारविमोक्षणकरुणामैत्रीमुदितोपेक्षा ब्रह्मविहारै: । सहक-मात्समरसी भवरूपैः । दुर्वीररागमलावलिप्तो भयेन्द्रियात्मकतुर्योतमो ऽभिभूतसुषुप्तप्राणोत्पादितसद्सत्स्त्रभानेकविकल्पभावससंज्ञात्मकजाग्र-द्वस्थाध्वंसकै: । सहजधर्मसम्भोगनिर्माणकायरूपै: । तत्र स्वभावा-भावतः शून्यं तस्य शून्यस्य भावः शून्यता । इहातीतानागतं ज्ञेयं शून्यं तस्य द्रीनं भावः शृन्यता गम्भीरोदारा। अतीतानागताभावा-द्गमीरा। अतीतानागतद्शीनादुदारा। तयोपलक्षितं तद्ग्राहकं वा ज्ञानं शून्यताविमोक्षः । तेन विद्युदं तुर्यावस्थाक्षयादक्षरं महासुखम् । कं सुखं तहुणद्वीति करुणालक्षणं ज्ञानवज्रम् । स एव सहजकायः प्रज्ञो-पायात्मको विद्युद्धो योग इत्युच्यते । निमित्तं बुद्धो बोधिरित्यादि वि-कल्पचित्तं हेतुः। शन्यत्वादेव हेत्वभावः। ततो न विद्यते निमित्तं यस्य तद्निमित्तं ज्ञानमनिमित्तविमोक्षः। तेन विशुद्धं सुषुप्तक्षयान्नित्या-नित्यादिइयरहितं मैञ्चात्मकं कायद्वयस्फरणैर्जगदर्थकारिनिर्विकल्पात्मकं चित्तं चित्तवज्रं स एव धर्मकायः। प्रज्ञोपायात्मको धर्मीत्मा योग इ-त्युच्यते । अनिमित्तादेव तर्काभावः । अतर्कादप्रणिहितम् । प्रणिधानं

सम्बुद्धो ऽहं भवामीत्यादिकं न विद्यते यस्य तद्प्रणिहितविमोक्षः। तेन विद्युद्धः स्वप्नक्षयादक्षयोऽनाहतो ध्वनिः। सर्वसत्त्वरुतात्मको मन्त्रमुद्तितालक्षणः। सर्वसत्त्वरुतैः सर्वसत्त्वानां मोद्नान्मनसस्त्राण-भूतत्वाच मन्त्रो वाग्वजं स एव सम्भोगकायः। प्रज्ञोपायात्मको म-न्त्रयोग इत्युच्यते । प्रणिधानाभावान्न विद्यतेऽभिसंस्कारः सितरक्त-प्राणायामविज्ञानलक्षणो यस्यासावनभिसंस्कारविमोक्षः। तेन वि-शुद्धो जाग्रदवस्थाक्षयात्स्फरितानन्तानन्तनिर्माणकायैः क्रेत्राप्रतिपक्ष-मार्गोपनायको रौद्रसरागज्ञान्तादिरूपैरसङ्कीण उपेक्षात्मकः कायवज्रः। स एव निर्माणकायः प्रज्ञोपायात्मकः संस्थानयोग इति । तदुक्तं विम-लप्रभायां प्रथमश्लोकव्याख्यने । स एव सहजकायः शून्यताविमोक्ष-विशुद्धो ज्ञानवज्ञः सर्वज्ञः प्रज्ञोपायात्मकः शुद्धयोग इति । स एव धर्मकायो ऽनिमित्तविमोक्षविद्युद्धचित्तवज्रं ज्ञानकायः प्रज्ञोपायात्मको धर्मात्मको योग इत्युक्तः। स एव सम्भोगकायो ऽप्रणिहितविमोक्ष-विशुद्धं वाग्वजं दिनकरवपुः प्रज्ञोपायत्मको मन्त्रयोग इत्युक्तः। स एव निर्माणकायो ऽनिभसंस्कारविमोक्षविद्युद्धं कायवज्रं पद्मपत्राय-ताक्षः प्रज्ञोपायात्मकः संस्थानयोग इति ॥

चतुःसम्बोधिभिरिति । एकक्षणपश्चाकारविंदात्याकारमायाजालाभिसम्बोधिलक्षणैः । तत्र गर्भजोत्पत्तिक्रमेण मातापित्रोरुभयविन्दुसमरसीभृतस्य मातृगुद्यचक उत्पित्सोरालयविज्ञानस्य यैकक्षणं केवलसुखसंवित्तिः । कायश्च रोहितमत्स्यवदेकाकारः सैकक्षणाभिसम्बोधिर्यदा तु गर्भगतस्यैव रूपादिवासनात्मकपश्चज्ञानसंवित्तिः
कूर्भविविनृहृतपश्चस्फोटकाकारस्तदा पश्चाकाराभिसम्बोधिः । ततः प्रतिस्वं पश्चज्ञानानां यदा पृथिव्यादिचतुर्धातुवासनाभेदः कायोऽपि विचात्यङ्गुरीपरिपणस्तदा विंदात्याकाराभिसम्बोधिः । ततो गर्भाविनहृतो
मायाजालवदनन्तभावसंवित्तिर्मायाजालाभिसम्बोधिः । एतद्वैधम्येण
गुड्जानविज्ञानात्मको ऽच्युतो बिन्दुः स्वभाविककायज्ञानवज्ञयोगो
वज्रसम्बः सर्वार्थद्वर्येकक्षणाभिसम्बुद्धत्वादेकक्षणाभिसम्बोधिः । इह
पद्शताधिककविंदातिसहस्रश्वासपरिपूरिलक्षणश्वासचकक्षयात् । मूलतन्त्रेऽपि-

जन्मस्थानं जिनेन्द्राणामेकस्मिन्समयेऽक्षरे ।
महाप्राणे स्थिते चित्ते प्राणवाते क्षयं गते ॥
दिव्येन्द्रियसमुद्गते नष्टे मांसेन्द्रियगणे ।
प्रकृतायतने नष्टे दिव्यायतनद्दीने ॥
सर्व पद्यामि राजेन्द्र अदृष्टं नास्ति मे सदा ॥

इति । स एव धर्मकायश्चित्तवज्रयोगो महासत्त्वः परमाक्षरसुखः पश्चाकाराभिसम्बुद्धत्वात्पश्चाकाराभिसम्बोधिः । इहाद्द्यादिपश्चज्ञान-लक्षणा पृथिव्यादिघातुरूपादिपश्चस्कन्घप्रज्ञोपायात्मका पश्चमण्डलनि-रोधस्त्रभावत्वात् । स एव सम्भोगकायवाग्वज्रयोगो बोधिसत्त्वो द्वाद्-शाकारसत्यार्थो बोधिसत्त्वानुग्राहकः । सर्वसत्त्वरुतैर्धर्मदेशको विन श्रात्याकाराभिसम्बुद्धत्वाद्विंशत्याकाराभिसम्बोधिः । यपञ्चविषयपञ्चकर्मेन्द्रियपञ्चकर्मेन्द्रियक्रियानिरावरणलक्षणद्वाद्शसङ्का-न्तिनिरोधसद्भावाद्विज्ञेया। स एव निर्माणकायः कायवज्रयोगः स-मयसत्त्वः षोडशाकारतत्त्ववेदनेनाचनुग्राहको ऽनन्तमायाजालैः स्फरि-तकायो मायाजालाभिसम्बुद्धत्वान्मायाजालाभिसम्बोधिः। इह युग-पद्नन्तापर्यन्तनानामायानिर्माणलक्षणा षोडशकायानन्दादिबिन्दुनि-रोधाद्विज्ञातव्येति । उत्पन्नक्रमेण तु घूमादिद्श्रानिमित्तानां मृदुमध्या-धिमात्राधिमात्राधिमात्रभेदेन चतस्रः प्रतिपत्तयः स्कन्धै रूपसञ्ज्ञावेदना संस्कारविज्ञानज्ञानलक्षणैः । धातुभिः पृथिवीतोयतेजोवाय्वाकाश-ज्ञानै:। आयतनै: कायजिह्नाचक्षुघीणश्रोत्रमनोगन्धरूपरसस्पर्शशब्दधर्म-घातुभिः । बहुवचनात्पायुपादपाणिवागुपस्थद्याङ्क्षिनीरित्युत्सर्गगत्यादा-नालापमूत्रस्रावद्युकच्युतिभिः। एभिवैरोचनादिविद्युद्धैः प्रत्येकं षट्कुलैः। लोकघात्वध्यात्माभिषेकसाघनज्ञानाख्यैः पश्चपटलैर्भाजनलोकसत्त्व-लोकसत्त्वशोधनलौकिकसिद्धिसाधनपरमाक्षरज्ञानार्थप्रकाशकैः सत्याभ्यां लौकिकलोकोत्तराभ्याम् । आदिशब्दो ऽनादिनिधानार्थः । अविपरीता-न्सर्वधर्मान् बुद्धवानिति बुद्धः। आदिश्चासौ बुद्धश्चादिबुद्धः। उत्पाद-व्ययरहितः । सर्वज्ञ इत्यर्थः । नामसङ्गीतौ च-

अनादिनिधनो बुद्ध आदिबुद्धो निरन्वयः॥ इति । १८८५ करणाशून्यतामूर्तिः कालः संवृतिरूपिणी । शून्यताचकमित्युक्तं कालचकोऽद्वयोऽक्षरः ॥ एकैकाक्षरसञ्ज्ञया वा ।

काकारात्कारणे ज्ञान्ते लकाराल्लयो ऽत्र वै। चकाराचलचित्तस्य क्रकारात्क्रमबन्धनै:॥

अस्यायमर्थः । कारणं बोधिचित्तकाय इत्युक्तं शान्तं जाग्रद्वस्था-क्षयेण विकल्परहितं कायबिन्दुनिरोधा छलाटे निर्माणकायः। एवं सित स्वमावस्थाक्षयात्मकः प्राणस्य लयो वाग्बिन्दुनिरोधात्कण्ठे सम्भोग-कायः। जाग्रत्स्वप्नावस्थायां शब्दादिविषयान्विचरचलं च्युतिधर्मकं तमो ऽभिभूतं चित्तमष्टादशधातुविकारापन्नम् ॥ तस्य वन्धस्तमो ऽपगमः । सुप्रक्षयश्चित्तविन्दुनिरोधाङ्दये धर्मकायः। कुत एतदाह। ककारा-दितिक्रमः कायादिबिन्दूनां च्यवनं तस्य बन्धः सहजसुखेन तुर्याव-स्थाक्षयः । खरगतज्ञानबिन्दुनिरोधान्नाभौ सहजकाय इति चतुःकाया-त्मकः । स एव कालचको भगवान् प्रज्ञोपायात्मको ज्ञानज्ञेयसम्बन्धे-नोक्तो यथाक्षरसुखज्ञानं सर्वावरणक्षयहेतुभूतं काल इत्युक्तम्। उपाय: करुणात्मकः षडभिज्ञात्मा ॥ ज्ञेयाकारं जगचकं ज्ञेयं त्रैधातुकमनन्त-भावलक्षणं चक्रम्। तदेव प्रज्ञा शून्यात्मिका सर्वाकारात्मिका ऽनयो-रेकत्वं कालचक्रमित्युक्तं श्रीकालचके ऽपि ॥ वुद्क्षेत्राण्यनन्तान्यपरि-मितगुणा धातवश्चाम्बराचाः स्थित्युत्पत्तिविनाशस्त्रिविध इह भवः पङ्गतौ सर्वसत्त्वा। बुद्धाः कोधाः सुराद्याः सकरणकृपा बोधिसत्त्वाः सभार्या एतचकं जिनस्य त्रिभुवनमपि तस्यैकमेकस्य दाम्भोरिति। आदावित्यादिश्लोकद्वयं स्पष्टम् । इदानीं सप्तसेकानुद्दिशत्युद्कमित्या-दिना । इहाश्रुततन्त्रत्वाद्व्युत्पन्नधियामादिकर्मिकाणां श्रीतन्त्राद्विमलप्रभायाश्च सप्तसेकादिविधाङ्किश्चिदवतार्यते । तत्र ताव-त्मथमं ज्ञिष्यरक्षाविधिरुच्यते ।

े कृत्वा शिष्यस्य रक्षां शिरिस हृदि तथोष्णीषनाभौ च कण्ठे श्रीगुद्याब्जे जिनाचैरुभयकुलगतैः कायवाक्चित्तवज्ञैः। एवं लेपादिकानां प्रकटितनियतैः श्रीखरैः पुस्तकानां सत्त्वानां मोक्षहेतोरमुकमपि विभोर्मण्डलं वर्तयामि॥ इह प्रथमं शिष्यादे रक्षां कृत्वा पश्चात्संग्रहेच्छिष्यादिकमत्र जिन्नाचैदेंवतीभिरुभयकुलगते रक्षां शिरमि ऊकारं हृद्ये ईकारं। उ-ष्णीषे आकारं नामौ औकारं कण्ठे ऋकारं गुह्ये अःकारमिति। उभय-कुलगतेः कायवाक्चित्तैर्भिन्नेरिति। एवं लेपादिकानां प्रकटितनियतैः श्रीखरैरिति। अ इ ऋ उ ए इति पुस्तकानां रक्षां कृत्वा ततो बुद्धान्ध्येषयेत्। सत्त्वानां मोक्षहेतोरमुकमपि कालचक भगवतो मण्डलं लेखयामि तस्मदुद्धवोधिसत्त्वा ऽधिष्ठानं शिष्यादीनां कुर्वन्तीति। अध्येषणानियमो रक्षानियमः। इदानीं कलशा उच्यन्ते। एवं स्फाटिक्य-कुम्भा वररजतमयाः श्रीकपालायसश्च ताम्राख्या हेमकुम्भाः प्रकटित-नियता दारुजा मृन्मयाश्च॥

शान्तिके स्फाटिकाः कलशाः पृष्टौ रौप्या मारणे मनुष्यकपाला-न्युचाटने विद्रेष आयसा वइये सौवर्णाः । आकृष्टौ ताम्राः स्तम्भने मृनमया मोहने दारुजा दशकलशाः ॥

अथ ज्ञान्तिपुष्टचर्थे घटलक्षणमुच्यते ।

वृत्ता द्वयष्टाङ्गुलोक्ता द्विगुणितद्शकेनोच्छिता द्वयङ्गुलोष्ठाः।

षड्ग्रीवा ऽष्टाङ्कुलास्याः राराधरधवलाः शान्तिपुष्ट योर्न चान्ये॥

इस कलशा गर्भे वृत्तेन व्यष्टाङ्गुलोक्ताः। व्रिगुणितदशकेनोच्छिता इलाः कलशागर्भानमुखोष्ठान्ता विशासङ्गुला उच्छ्रयेणेति । व्य-ङ्गुलोष्ठा इति व्रयङ्गुलावौष्ठौ मानौ येषाम्। ते व्रयङ्गुलोष्ठा मुखा-द्वधः। षडङ्गुलग्रीवा ऽष्ठाङ्गुलास्याः। ओष्ठादोष्ठान्तं मुखाष्ठाङ्गुल भागत्रयं कृत्वा भागव्रयेन कण्ठरन्धं भागैकेनोष्ठव्यायां यामः। ते च शशास्यवलाः शान्तिपुष्टयोने चान्ये घटाः स्युरिति। स्काटिक्यरौप्य-घटानामभावे मृन्मया कालाऽमूलकलशाः शालिपिष्टकेन चन्दनेन वा ऽऽलिप्य घवलाः कर्तव्यास्तथा मूलतन्त्रेऽपि भगवतोक्तम्। मारणे नर-कपालानि श्मशानाङ्गारचूर्णेन नरवस्या ऽलिप्य कृष्णानि कारयेदिति। उचाटने विवेषे दीर्घशीवाऽष्टाङ्गुला वकाः कृशाङ्गवृत्तेन बादशाङ्गुलाः। उच्छ्रयेण चतुर्विशत्यङ्गुला ऽङ्गुलैकोष्ठाः षडङ्गुलास्या इति। वश्या क-षणे तु यथा शिल्पिना घटिता लोकव्यवहरेणेति। स्तम्भने खर्वा वृत्तो-च्छ्रयेण तुल्याः। षोडशाङ्गुलाश्चतुरङ्गुलग्रीवाः षडङ्गुलास्याः। स्थूलोष्ठा- ऽङ्कुलद्वयेनेति । सर्वकर्मणि शान्लादिवश्यादिकर्मण्युक्ता ग्राह्या इति कलशनियमः॥

ततो वज्रकलशानिषवासयेत्। तत्र मन्त्रपदानि ओं हं हां हिं हीं हूं हूं हूं हूं हूं हूं वज्रपद्मामृतघटसुविशु इधर्मधातुस्वभावसर्वधर्मान्सु-विशु इधर्मधातुस्वभावाङ्क्ष क्र स्वाहा॥ मण्डलमध्ये विजयकलशं स्थापयेद्गन्धादिकं दत्त्वेति घटाधिवासनम्॥ ततः शिष्याधिवासनम्। आदौ मण्डलध्येषणकाले मध्ये भूम्यादिसङ्गृहे उन्ते मण्डलप्रवेशकाले च सर्वत्र मण्डलं कृत्वा दन्तकाष्ठं दत्त्वा ततो रक्षां करोति तत्रेष विधिः॥ स्नातस्य धौतवस्त्रस्य शान्त्यादिकर्मानुसारेण तस्यामेव भूम्यां मण्डलं कृत्वोदुम्बरं दन्तकाष्ठं बादशाङ्गलमन्यक्षीरवृक्षजं वा शिरिस पुष्पमालां बध्वा गन्धादिभिरचित्वा पूर्वाभिमुखस्य देयमनेन मन्त्रेण। ओं आः हं हो हं क्षः वज्रदन्तकाष्ठं चतुर्विमोक्षचतुर्विशु इस्वभावकायवाक्चित्तज्ञानसुखं दन्तादिमलं विशोधय विशोधय स्वाहेति दन्तकाष्ठं दत्त्वा उन्याधिवासन उर्ध्वतः क्षिसं मण्डले पतितं दन्तकाष्ठं लक्षयेत्। यत्र पतित तेन शिरसा तत्रस्थं कर्मप्रसरादिकं तस्य सिध्यतीति दन्तकाष्ठं विशिः॥

ततो मण्डलं भूमौ शिष्यं प्रवेश्य शिरिस कण्ठे हृदि नाभावुण्णीषे गुह्ये ओं आः हूं होः हं क्षः षट्कुलैन्यीसं कृत्वा वज्रसत्त्वं प्रचोद्येदेभिर्मन्त्रपदैः। ओं अ आ अं अः वज्रसत्त्व महासुख वज्रकालचक्र शिष्यस्याभिमुखो भव सन्तुष्ठो भव वरदो भव कायवाक्चित्ताधिष्ठानं कुरु कुरु स्वाहा। इति शिष्याधिवासनविधिः। इदानीं
देवतार्चनमुच्यते। रत्नैहेंमेन्द्रपुष्पैर्वज्ञविविधपटैर्गन्धधूपप्रदीपैर्घण्ठाद्शौंवितानैर्विविधफलपताकादिभिर्नृत्यवाद्यैः। कृत्वा पूजां विचित्रामपरदश्विधां चात्मशक्त्या यथोक्तामाचार्यस्यां प्रमुले ददाति वरस्रतो
दक्षिणां शुद्धिहेतोः॥ इह पूर्वोक्तविधानेन देवतावलम्बनं कृत्वा ततो
ज्ञानचकं समयचकेण सहैकीकृत्यार्घादिकं दत्त्वा पूर्वमन्त्रपदैः। ततोऽर्चनार्थे प्रथमं गन्धचन्दनादिकं गृहीत्वा ऽङ्गुष्ठानामिकाभ्यां बाह्ये
कृतमण्डले नायकादीनर्चयेत्। सर्वेषां नामपूर्वप्रणवं देयमर्चने सर्व-

कर्मणि नमो उन्ते नाम्नि भवति प्रत्येककर्मणि पुष्ट्यादौ स्वाहा उन्ततो वेदितव्य इति । इति सर्वेकर्मण्यर्चेनीयदेवतानां मन्त्रपदानि तद्यथा मूलतन्त्रे। ओं बुद्धाय नमः। ओं धर्मीय नमः। ओं सङ्घाय नमः। ओं वज्रसत्त्वाय नमः । आं प्रज्ञापारिमतायै नमः । आं स्वभाविककायाय नमः । ओं धर्मकायाय नमः । ओं सम्भोगकायाय नमः । ओं निर्माण-कायाय नमः । ओं ज्ञानवज्राय नमः । ओं चित्तवज्राय नमः । ओं वा-ग्वज्राय नमः। ओं कायवज्राय नमः। ओं चतुर्विमोक्षेभ्यो नमः। ओं चतुर्ब्रह्मविहारेभ्यो नमः। ओं सप्तत्रिंशद्दोधिपक्षिकधर्मभ्यो नमः। ओं चतुरद्यीतिसहस्रधर्मस्कन्धेभ्यो नमः। ओं सर्वधर्मदेदाकेभ्यो नमः। ओं रत्नत्रयाय नमः। ओं शाक्यमुनये नमः। ओं कालचकाय नमः। ओं दानपारमितायै नम:। ओं शीलपारमितायै नम:। ओं क्षान्तिपार-मितायै नमः । ओं वीर्यपारमितायै नमः । ओं ध्यानपारमितायै नमः । ओं प्रज्ञापारमितायै नमः। ओं उपायपारमितायै नमः। ओं प्रणिधान-पारमितायै नमः । ओं बलपारमितायै नमः । ओं ज्ञानपारमितायै नमः । ओं जयघटेभ्यो नमः। ओं विजयघटेभ्यो नमः। ओं सर्वधर्मचिह्नेभ्यो नमः । ओं सर्वसुत्राभ्यो नमः । ओं चिन्तामणये नमः । ओं धर्मघण्टायै नमः। ओं धर्मशङ्खाय नमः। ओं कल्पवृक्षाय नमः। ओं अक्षोभ्याय नमः। ओं अमोघसिद्धये नमः। ओं रत्नसम्भवाय नमः। ओं अमि-ताभाय नमः। ओं वैरोचनाय नमः।ओं लोचनायै नमः।ओं मा-मक्यै नमः । ओं पाण्डरायै नमः । ओं तारायै नमः । ओं वज्रधात्वी-श्वर्ये नमः। ओं वज्रपाणये नमः। ओं खगभीय नमः। ओं क्षिति-गर्भाय नमः। ओं लोकेश्वराय नमः। ओं सर्वनिवरणविष्कम्भिने नमः । ओं समन्तभद्राय नमः । ओं गन्धवज्रायै नमः । ओं रूपवज्रायै-नमः। ओं रसवज्रायै नमः। ओं स्पर्शवज्रायै नमः। ओं शब्दवज्रायै नमः । ओं धर्मधातुवज्रायै नमः । ओं उष्णीषाय नमः । ओं विद्यान्त-काय नमः। ओं प्रज्ञान्तकाय नमः। ओं पद्मान्तकाय नमः। ओं यमा-न्तकाय नमः। ओं जिस्मन्यै नमः। ओं मानिन्यै नमः। ओं स्तो-भिन्यै नमः । ओं अतिवीर्यायै नमः । ओं अतिनीलायै नमः । ओं सर्वधारिणीभ्यो नमः । ओं षडङ्गाय नमः । इति चित्त-मण्डले ऽर्चनविधिः। ततो वाङमण्डले तद्यथा। ओं वज्रचर्चिकायै

नमः। ओं वज्रवाराह्यै नमः। ओं वज्रमहेश्वर्ये नमः। ओं वज्रैनद्रयै नमः । ओं वज्रब्राह्मण्ये नमः । ओं वज्रमहालक्ष्म्ये नमः । ओं वज्रकौमार्ये नमः। ओं वज्रवैष्णव्ये नमः। ओं अष्टाष्टके चतुःषष्टि-बज्रयोगिनीभ्यो नमः। ओं षट्त्रिंदादिच्छाभ्यो नमः। इति वाङ्कण्डलेऽर्चन-विधि:। ततः कायमण्डले तद्यथा। ओं वज्रविष्णवे नमः। ओं वज्रनैर्क्र-त्याय नमः। ओं वज्राग्नये नमः। ओं वज्रोद्यये नमः। ओं वज्रेन्द्राय नमः। ओं वज्रेश्वराय नमः । ओं वज्रब्रह्मणे नमः । ओं वज्रविनायकाय नमः । ओं वज्रकर्तिकेयाय नमः। ओं वज्रवायवे नमः। ओं वज्रयामाय नमः। ओं वज्रयक्षेभ्यो नमः। ओं वज्रवारुण्यै नमः। ओं वज्रवायव्यै नमः। ओं वज्रयामिन्यै नमः। ओं यक्षिण्यै नमः। ओं महाबलाय नमः। ओं अच-लाय नमः। ओं टिकराजाय नमः।ओं नीलदण्डाय नमः। ओं शुस्भ-राजाय नमः। ओं रौद्राक्ष्ये नमः। ओं वज्रद्यांवलाये नमः। ओं चुन्दाये नमः । ओं भृकुर्ये नमः । ओं मारीच्ये नमः । ओं प्रत्येकमासभेदेन षष्युत्तरत्रिदातवज्रतिथिदेवीभ्यो नमः। ओं षट्त्रिंदात्प्रतीच्छाभ्यो नमः। ओं वज्रजयाय नमः। ओं वज्रकर्कोटकाय नमः। ओं वज्रवासुकये नमः। ओं वज्रानन्ताय नमः। ओं वज्रतक्षकाय नमः। ओं वज्रमहापद्माय नमः। ओं वज्रकुलिकाय नमः।ओं वज्रशृंखपालाय नमः। ओं वज्रपद्माय नमः। ओं वज्रविजयाय नमः। इति कायमण्डले । ततः इमशानेषु तद्यथा। ओं श्वानास्याये नमः । ओं सूकरास्याये नमः । ओं व्याव्रास्याये नमः । ओं जम्बुकास्यायै नमः। ओं गरुडास्यायै नमः। ओं भल्लृकास्यायै नमः। ओं गृधास्यायै नमः। ओं काकास्यायै नमः। ओं सर्वभूतेभ्यो नमः। इत्यष्टरमशानेषु । ततो बाह्यलोकदेवतानाम् । ओं वज्रचन्द्राय नमः । ओं वज्रसूर्याय नमः। ओं वज्रमङ्गलाय नमः। ओं वज्रवुधाय नमः। ओं वज्रवृहस्पतये नमः। ओं वज्रशुकाय नमः। ओं वज्रशनैश्चराय नमः। आं वज्रकेतवे नमः। आं वज्रराहवे नमः। आं वज्रकालाग्रये नमः। आं वज्रध्रवाय नमः। ओं वज्रागस्त्याय नमः। ओं सर्वनक्षत्रेभ्यो नमः। ओं वज्रद्वादशराशिभ्यो नमः। ओं षोडशकलाभ्यो नमः। ओं दशदिक्-पालेभ्यो नमः । ओं वज्रनान्दिकेश्वराय नमः । ओं वज्रमहाकालाय नमः। ओं वज्रघण्टकणीय नमः। ओं वज्रभृङ्गिने नमः। ओं सर्वक्षेत्रपालेभ्यो नमः। ओं सर्वदृतिभ्यो नमः। ओं हारीत्यै नमः। ओं सर्वसिद्धिभ्यो नमः। ओं

धर्मचकाय नमः। ओं भद्रघटाय नमः। ओं दुन्दुभ्यै नमः। ओं बोधिवृक्षाय नमः। ओं गुरुबुद्धबोधिसत्त्वेभ्यो नमः। इत्यर्चनिविधिः। ततो रत्नेन्द्र-नीलादिभिईसपुष्पैबेहुविधघटैः पश्चवर्णैर्वस्त्रैर्गन्धधूपप्रदीपैर्घण्टाद्शैंविं-तानैविविधफलैः पश्चवर्णपताकाभिन्नेत्यैवीचैः पूजां कृत्वापि दश्चविधा-मिति तन्त्रोक्ताम्। एव शिष्यो यथात्मशक्त्या यथोक्तपूजां कृत्वा तत आचार्यस्यांधिमूले मण्डलं कृत्वा ददाति वरस्रतो दक्षिणां शुद्धि-हेतोः॥

द्रव्यात्मानं त्रिशुङ्या ससुतदुहितरं कन्यकां गोत्रजान्याम् अद्यैवाहं जिनानां शरणमधिगतो रौद्रसंसारभीतः। युष्मत्पादान्जयोर्वे भवभयहरयोः कायवाक्चित्तशुङ्या इत्यध्येष्यो गुरुः स्यात्सकनककुसुमैर्भण्डलं कारयित्वा॥

द्रव्यात्मानं त्रिशुद्ध्या। कायवाक्चित्तशुद्ध्या ससुतदुहितरं द्दाति कन्यकां गोत्रजान्यां यदि स्वकीया नास्ति। एवं दक्षिणां दत्त्वा ततोऽ-ध्येषणां करोति प्रणिधानं च।

अद्यैवाहं जिनानां दारणमधिगत आवोधसीम्नः
युष्मत्पादाञ्जयोर्वे भवभयहरयोः कायवाक्चित्तशुद्ध्या
इत्यध्येष्यो गुरुः स्यात्सकनककुसुमैर्मण्डलं कारियत्वा ॥
ततः प्रणिधानं करोति

वज्रं घण्टां च मुद्रां गुरुमि शिरसा धारयामीष्टवज्रे दानं दास्यामि रत्ने जिनवरसमयं पालयाम्यत्र चक्रे। पूजां खड्गे करोमि स्फुटजलजकुले संवरं पालयामि सत्त्वानां मोक्षहेतोर्जिनजनककुले बोधिमुत्पादयामि॥

वजं घण्टां च मुद्रां गुरुमि शिरसा धारयामीष्टवजे वज्रकुले स्थित इदं समयं गृह्णामि। दानं दास्यामि। रत्ने कुले स्थितः। पुण्य-सम्भाराय द्शविधं दानं दास्यामि। लोहरत्नान्नगोवाजिगजकन्यावसु-धरेष्टभायीस्त्रमांसानि दानं द्शविधं मतिमिति चिन्तामणिं साधियत्वा दास्यामीति प्रणिधानं जिनवरसमयं पालयाम्यत्र चके। चक्रकुले स्थितः पश्चामृताद्यगोकुद्हनं स्कन्धेन्द्रियसमूहं रक्षामीति प्रणिधानं। पूजां खड्गे करोमि खड्गकुले स्थितः सङ्गुरुबुद्धबोधिसत्त्वानामन्येषामिप

पुजां सर्वोपकरणै: करोमीति प्रणिधानम् । स्फुटजलजकुले पद्मकुले स्थितः । वर्णावर्णाभिगमनस्फुटपद्मसम्पर्के संवरं ब्रह्मचार्ये पालयामीति । श्रीलसम्भारायेति प्रणिधानं करोमि । सत्त्वानां मोक्षहेतोर्जिनोत्पाद्-ककुल एकशूलवज्रस्थः शून्यताकारुणात्मकां महामुद्रासिद्धां बोधिमह-मुत्पाद्यामि ।

स्नातो गन्धानुलिसो व्रतानियमयुतः पूर्वभूम्यां निवेदय सिद्धार्थे दन्तकाष्ठं जिनवरकुलिदौश्चाभिमन्त्र्य प्रदेयम् जिह्नायां चामृतं वै जिनवरसमयैधूपमावेद्यानार्थम् मन्त्रं हूंकारमेकमरलयसहितं चोदनं क्रोधभर्तुः।

इति प्रणिधाने कृते सत्यभिषेकाय प्रार्थितो गुरुः हृष्टस्तुष्टः सन् शिष्यं स्नातं गन्धानुलिप्तं व्रतनियमयुतं पूर्वभूम्यां मण्डलबाह्ये निवेद्य सिद्ध्यर्थं द्न्तकाष्ठं पूर्वोक्तविधिना जिनवरकुलिदौरित ओं आः हूं एभिः सक्षाभिमन्त्रितं कृत्वा तल्लालियत्वा मण्डले क्षिपेत्। येन दिश्विभागेन पतित तत्कर्मप्रसरस्तस्य सिध्यति । पूर्वोक्तशान्त्यादि-कमष्टदिश्च। ततो मुखे चुलुकत्रयमुद्कस्य प्रक्षिप्य शुद्धिं कृत्वा मण्डले कण्ठपटं दत्त्वा पूर्वभूम्यामानियत्वा शिष्यं ततस्तस्य जिह्नायां पश्चामृतं द्याज्जिनवरसम्यै:। पश्चामृतपश्चप्रदीपै: पूर्वे धूपं साधियत्वा तदेव धूपं देवतावेदानार्थे तन्मन्त्रं हंकारमेकम्। अरलयसहितमिति। ऑअरररर-लललल वज्रावेदाय हूं इत्यनेन मन्त्रेण चोदनं कोधभर्तुः। क्रोधावेदा-मित्यर्थः । अस्य कोटिजापेन द्ञालक्षहोमेन पूर्वसेवां कुर्यात्स्मरणसा-दशकोधावेशं करोति तस्येदं लक्षणम्। आविष्टः क्रोधराजः प्रहरणस्वकरै-स्तर्जयन्मारवृन्द्मिति । इह शिष्ये कोधराज आविष्टः सन् प्रहरणशो-भितकरै: स्थावरं जङ्गमं यं हन्ति तं दातश्चण्डं करोति । यं तर्जयति तर्जःया मारवृन्दं धर्मविहेठकं तं भूम्यां पातयति निश्चेष्ठिततां नयति । तथा प्रत्यालीढादिपदैर्बहुविधकरणैर्दित्यते वज्रदृत्यिमिति। इह यः शिष्यः प्राक्तिश्वित्राट्यलक्षणं न जानाति स एव क्रोघं विष्टः सन् वज्रहत्यं करोतीत्यन्तरीक्षे बहुविधकरणैरिति चत्यते ऽथ हास्यं करोति तदा हंकारमिश्रं भयदमपि रिपोर्मारसमूहस्येति । तथा पूर्वमज्ञो यः शिष्यः

From sattvānām to utpādayāmi the skt. text has been restored after the Tib. translation.

स कोधाविष्टो मनुष्यादीनामगम्यध्वितना गीतां करोति । अनेकतन्त्रान्तरेषु यदुक्तमिति । अतः कोधराजाविष्टो निर्रुज्जो निर्विशक्को भवित गुणवशात्कोधस्वभावात् । देवताऽन्याऽपि सौम्या इत्यथ लोचनादि-देवता सौम्या इति कोधावेशिनयमः। अत्रापि विस्तरेणापरद्शकोधानां दशप्रकृतयो मुद्राबन्धेन वोदितव्याः ॥ येन चिह्नेन यस्योत्पादः सा च तस्य हस्तमुद्रा भवित स तया ज्ञातव्य इति नियमः। अन्यदावेशलक्षणं विस्तरभयान्नोक्तम् ॥

इदानीमावेशोपशमनादिकमुच्यते । त्यक्तावेशस्य पश्चाच्छिरसि च हुद्ये मूर्धि नाभौ च कण्ठे गुह्ये रक्षां जिनैश्च स्वभूमिगतै: कारये-त्स्वित्रवज्ञैः । द्त्ताङ्गे पीतवस्त्रस्य पिहितनयनस्यात्र शिष्यस्य वेशः । संवृत्यर्थे व्रतानि प्रवरगतिगतान्येव देयानि तानि । इह यदा शिष्यः कोधदेवताधिष्ठितः । तदाऽऽचार्येण प्रष्टव्यो यत्किश्चित्कार्यमभिमतम् । तत्र ओं आ: हूं त्रयक्षरै: पुष्पमभिमन्त्र्य शिरसि दातव्यम् । तदावेशं त्यजित सस्थानं गच्छति। एव त्यक्तावेद्यो भवति। ततस्त्यक्तावेद्यस्य पश्चाच्छिरसि रक्षां जिनैश्चेति वचनात्। ओंकारेण शिरसि हृद्ये हूंका-रेण मूध्न्युष्णिषे हंकारेणेत्युपायस्य स्वत्रिवज्रैः कायवाक्चित्तेरिति। एवं नाभौ होकारेण कण्ठे आ:कारेण गुहचे क्षंकारेणेति । प्रज्ञाया: खत्रिवजै: कायवाक्चित्तैरिति । अत्रोभयोः कायवाक्चित्तवज्रविषये दीर्घो हूंकारो वाग्वज्रम् । हस्वश्चित्तवज्रमन्यत्र यतोऽस्ति । ततो रक्षां कृत्वा दत्ताङ्गे पीतवस्त्रस्य पिहितनयनस्यात्र मण्डले शिष्यस्य प्रवेशो विधेयः। प्रथमं संवृत्यर्थे व्रताचा बोधिपर्यन्तं संवृतिः पुण्यादिसम्भारः। तस्यार्थे तदर्थे तानि प्रवरगतिगतानीति । प्रवरा भद्रकल्पे सप्तविपद्या-द्यः शक्यमुनिपर्यन्तास्तथागतास्तेषां गतिः पुण्यशील ज्ञानसम्भारा-त्मिका तस्यां गतानि। प्रवरगतिगतान्येव देयानि तानि शिष्यायाचार्थे-णेति तथागतनियमः। तत्र तु तान्याबोधिपर्यन्तमाह भगवान्॥

हिंसाऽसत्यं परस्त्रीं त्यजस्व परधनं मद्यपानं तथैव। संसारे वज्रपाद्याः स्वकुदालनिधनं पापमेतानि पश्च। यो यत्काले बभूव त्रिद्दानरग्रुरुस्तस्य नम्ना प्रदेया। एषाऽऽज्ञा विश्वभर्तुर्भवभयमथनी पालनीया त्वयापि॥ हिंसाऽसत्यं परस्त्रीं त्यजस्य परघनं मद्यपानं तथैवेति पश्चवतानि नियम इत्यर्थः। कस्माद्यतः संसारं वज्रपादाः स्वकुदालनिधनानि तानि पापकर्माणि पश्च। अतो न कर्तव्यानीति नियमः। कस्य विश्वभर्तुरिति यो यत्कालेन वभूव तथागतस्त्रिद्दानरगुरुस्तस्य नम्ना प्रदेया एषाऽऽज्ञा विश्वभर्तुभवभयमथनी पालनीया त्वयापि। यथा कुलपुत्रैः कुलदुहित्नभिः पालिता पुण्यसम्भारायेति तथागतनियमात्पश्चदिक्षापदी॥

चुतं सोऽवद्यभोजं कुवचनपठनं भूतदैत्येन्द्रधर्मम् । गोबालस्त्रीनराणां त्रिद्दानरगुरोः पश्चहत्यात्र कुर्यात् । द्रोहं मित्रप्रभूणां त्रिद्दानरगुरोः संघविश्वासिनाश्च । आसक्तिस्त्विन्द्रयाणामिति भुवनपतेः पश्चविंदाद्वतानि ॥

ततो यदीच्छिति तदापराणि देयानि। तत्र युतं सावयभोजं पूर्वोक्तं कुवचनपटनं भूतधर्मम् पितृकार्यं यागकार्यं वेदोक्तम्। दैत्यधर्मे म्लेच्छधर्मे न कुर्योदित्युपपापकानि पश्च तथा पूर्वापराणां दशानामा-दिमां पश्चहत्यां न कुर्योत्सदा। गोहत्या बालहत्या स्त्रीहत्या पुरुष-हत्या त्रिद्शनरगुरोरिति प्रतिमास्तूपादेविसंवादोऽपरहत्येति । तथा मित्रद्रोहं पश्चद्रोहं संघद्रोहं विश्वस्तद्रोहमिति पश्च न कुर्यादिति। तथाऽऽसक्तिस्त्विन्द्रयाणामिति। रुपासिक्तः शब्दासक्तिर्गन्धा-सिक्त रसासिक्तः स्पर्शासिक्तः। इति भुवनपतेवित्रसन्त्वस्य नियमेन पश्चित्रत्रातिव्रतानि पालनीयानि शिष्यौरिति वन्नाचार्येण देयानि सेक-काले शिष्यायेति वत्तद्वाननियमः॥

इदानीं मण्डलप्रवेश उच्यते

श्रीमन्त्रेणाभिमन्त्र्य करकमलपुटे पुष्पमेकं प्रदेयम्। आदौ भ्राम्य त्रिवाराङ्करकमलपुटान्मण्डले पुष्पमोक्षः। यस्मिन्स्थाने सुपुष्पं पतिति नरपते तत्कुलं तस्य नूनम्। पश्चात्सप्ताभिषेकस्त्रिविध इह तथानुत्तरः सम्प्रदेयः॥

त्विह प्रथमं व्रतदानान्तरं पीतवस्त्रेण सर्वकर्मणि मुखं बन्धयेत्। शान्त्यादिषु देवतावर्णवर्णेन सूक्ष्मवस्त्रेण। अनेन मन्त्रेण ओं ब्राद्-शाङ्गनिरोधकारिणे हूं फट् ततश्रक्षुरादीनि निरोधियत्वा कल्याणिमत्र-

<sup>\*</sup> Tib adds raktravastreņa vā

मादौ भ्राम्य त्रिवारान्मण्डले ततः पूर्वद्वारे आचार्यो नायकमूर्त्या स्थितः। यदि देवता मण्डल उत्थिता प्रत्यालीढपादेन तदाऽऽचार्य उत्थितः शिष्याय सेकं ददाति । अथ निषण्णा तदा निषण्णो ददाति । ततः कल्याणमित्रेण समर्पितस्य शिष्यस्य शिरसि शंखोद्केन प्रोक्षणं कृत्वा ओं आः हूं इति त्र्यक्षरैः पुष्पमेकं सप्ताभिमन्त्रितं तस्य करकमलपुट आसमन्ताइयं पुष्पाञ्जलिविद्युद्धया। ततः करकमलपुटाद्वाहये मण्डलस्य विजयकलको।परि पुष्पमोक्षः कार्यः। यतो रजोभूम्यां पुष्पादिकं न दातव्यं। दत्ते रजोविलोपो भवति प्रतिष्ठापितमण्डलविलोपात्स्तृपभेद इति । तेन मण्डलबाहये पूर्वद्वारे विजयकलशोपरि पुष्पक्षेपः कर्तव्यः कुलपरीक्षार्थ। अन्यथा सहस्रहस्तमण्डले कुतः पुष्पं पतिष्यति शिष्येण क्षिसं पूर्वे वज्रार्चिषं त्यत्तवा। वज्रज्वालाऽपि तत्र सपादहस्तदातं भवति कथं तं लंघयित्वा देवताधिष्ठानेन विना कुलदिक्षु पुष्पं पतिष्यति। तस्माद्रिजयकलशे पश्चचिह्नानि कृत्वा तत्र पुष्पक्षेपः कार्यः। तेन गन्धा-दिकं मण्डलवाहचे न रजोभूम्यां। रजोमण्डलं भगवतः कायो ज्ञेयः। नेत्रपटं यौगपचेन चोद्येत्। अथ प्राक् पुष्पक्षेपं कृत्वा पश्चाचोद्येद्नेन मन्त्रेण। ओं दिव्येन्द्रियाण्युद्घाटय स्वाहेति नेत्रोद्घाटनं कृत्वा यस्मि-न्स्थाने सुपुष्पं त्र्यक्षराभिमन्त्रितं पतित तत्रस्था देवता तस्य कुलदेवता भवति तया कर्ममुद्रासिद्धिरिति नियमः। ततस्तस्य कुलदेवतां द्री-यित्वा पश्चात्सप्ताभिषेक उदकादिकस्त्रिविध इह यथा कलशादिकस्तथा कर्ममुद्रां पूजियत्वाऽनुत्तरो वक्ष्यमाणः सम्प्रदेय इत्याचार्यस्य तथागत-नियम: । इदानीं सप्तसेकस्य विधिरुच्यते ॥

नागै राजश्चतुर्भिर्मणिकनकघटैर्मृन्मयैर्चा सरत्नैः औषधगन्धयुक्तैर्जयविजयघटैः स्नापयेद्देवतानाम् । मौलीबुद्धप्रभेदैर्द्दाति वरगुरुः शक्तिभिः पदृमेव वज्रं घण्टार्कचन्द्राद्वतमपि विषयैः स्वेन्द्रियैर्योजनीयम् ॥ कोधानां मैत्र्यादीनां स्फुटजिनपतिनाऽऽज्ञा प्रदेया समात्रा। वज्रं घण्टां प्रदाय प्रवरकरुणया देशयेच्छुद्धधर्मम् ॥

इह नागैरित्यष्टाभिश्चतुर्भिर्जयविजयघटैः पश्चभिर्जयघटैः पश्चभि-र्विजयघटैरष्टघटपक्षे । त्रिभिर्जयघटैस्त्रिभिर्विजयघटैश्चतुर्घटपक्षे । मणि- कनकैस्तदभावे मृन्मपैः सरत्नेरौषधगन्धयुक्तैरिति। तत्रौषध्यः पूर्वोक्त-गन्धकक्षपुटे नेत्रादिभागैः संग्राह्याः पश्चविंद्यतीनां मध्ये यथालाभतः पश्च ग्राह्याऽऽचार्येण मूलतन्त्रोक्तविधानेन। तत्र भगवानाह ॥

गन्धकक्षपुटे राजन्नौषधीः पातयेत्कमात्। नेत्रेन्द्रग्न्यादिभिभीगैन्नीम्ह्याद्याः पश्चपश्चकैः॥ ब्राह्मी नारायणी रौद्री ईश्वरी परमेश्वरी। ऐन्द्री लक्ष्मी च वाराही कौमारी चर्चिका तथा॥ पार्थिवी वारुणी ज्यौतिर्वायवी खेचरी तथा। माता च भगिनी पुत्री भागिनेयी स्वसा तथा। ब्राह्मणी क्षत्रिणी वैद्या श्द्री डोम्बी तथा स्मृता। इत्यौषध्यो महासिद्धिं भुक्तवा ऋद्धिप्रदाः सदेति॥

तथा ब्राह्मीति ब्रह्मदण्डी भाग १। नारायणी विष्णुकान्ता भाग १। रौद्रीति रुद्रजटा भाग ३। ईश्वरी प्रसिद्धा भाग ४। परमेश्वरी देवताली भाग ५ । इति प्रथमपश्चन्यासः । ऐन्द्रीतीन्द्रवारुणी भाग ३ । लक्ष्मीति लक्ष्मणा भाग ४। वाराही वाराहकान्ता भाग ५। कौमारीति कर्णिका भाग २। चर्चिकेत्यधः पुब्पिका भाग १। इति द्वितीयपश्चक-न्यासः। पार्थिवी माषली भाग ५। वारुणी रुद्न्ती भाग २। ज्योति-रिति ज्योतिष्मती भाग १। वायवी लज्जावती भाग ३। खेचर्यकरा भाग ४। इति तृतीयपश्चकम्। मातेति पुत्रंजारी भाग १। भगिनी सहदेवो भाग ३। पुत्रीति कृताञ्जलिर्भाग ४। भागिनेयाऽजकणी भाग ५। स्वसा मोहनी वटपत्रिका भाग २। इति चतुर्थपश्रकन्यासः। ब्राह्मणीति बृहती भाग ४। क्षत्रिणी भृङ्गराङ्भाग ५। वैद्या यष्टिमधु भाग २। शूद्री कण्टकारी भाग १। डोम्बी मयूरशिखा भाग ३। इति पश्चमपश्चकन्यास एवं यथासंख्यं धान्यादिसस्यसमूहः। धान्यां महाधान्यां माषाः श्वेतदाणकाः कृष्णतिला इति प्रथमपश्चकम्। कोद्रवा सुद्गाः कलायाः शुक्रुतिला गोधूमा इति द्वितीयपश्चकम्। मोष्ठं त्रिपुटाः कृष्णसर्षेपा यवा माषा इति तृतीयपश्रकम्। मस्रिकाः शुकुसर्षेपाः कङ्गु तुवरिका वर्वटिका इति चतुर्थपश्चकम् । अतसी वरटी वर्णे तूलयः कृष्णचणका इति पश्चमसस्यानि यथालन्धानि ग्राह्याणि कक्षपुटभागे-

नात्र भागा गुटिकासंख्याः। ततो रत्नानि ब्राह्मक्षत्रवैश्यशूद्रजातीनि वज्राणि तथेन्द्रनीलपद्मरागं चन्द्रकान्तकर्केतनं रक्तानीति प्रधानानि तथा लोहानि सुवर्णरूप्यताम्रतीक्ष्णायःकान्तानि । तथा मध्यमरत्नानि मुक्ताप्रबालराजपदृशूलमणिषड्बिन्दुकश्चेति तथाऽधमानि स्फटिकजीव-जातिदोहिलका च हरितमणय इत्येतानि यथाविभवतो ग्राह्याणि। अथ देवनागानां मणय आज्ञाचकवर्तिनो महारत्नाभिषेके पश्चवर्णा भवन्ति। तद्भावे पश्चवर्णानि सौरभ्यपुष्पानीति नियमो दरिद्राणाम्। अत्र हरि-तरत्म विजयशंखे। नीलवर्णे पूर्वीपरजयविजयघटे। कृष्णं पूर्वीग्नेयघटे। रक्तं दक्षिणनैर्ऋत्यघटे । श्वेतमुत्तरेशानघटे । पीतं पश्चिमवायव्यघटे । एवमय:कान्तं तीक्ष्णं ताम्रं रूप्यं सुवर्णम् ॥ तथौषध्याः । एकभागिका जयविजयघटे । द्विभागिकाः पूर्वीग्रौ । त्रिभागिका यमदैत्ये । चतुर्भी-गिका उत्तरेशाने। पश्चभागिकाः पश्चिमवायव्य इति। तथा गुटिका-भेदेन सस्यानि तथा पूर्वोक्तकक्षपुटगन्धद्रव्याणि पश्चेति । एवं लोहानि रत्नानि वनौषध्याः सस्यानि गन्धद्रव्याणि घटेषु क्षिप्त्वा तैः पश्चविं-शतिभिः पुनः पोद्दलिकां बङ्वा विजयशंखे क्षिपेत्तोयपूर्णे । तेन पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषेचयेदुष्णीषे स्कन्धे बाहु सन्धौ सन्यंवामे। एवं स्किच्छके कटिसन्धौ ततः कुलदेवताविद्योधनाय पुष्पक्षेपमन्त्रः। ओं सर्वतथा-गतकुलविशोधनि स्वाहा अनेन मन्त्रेणाचार्यः पुष्पमोक्षं शिष्यं कारयेत्। अनेन मन्त्रेण चक्षुरुद्घाटनम्। ओं दिव्यनयनमुद्घाटयामि खाहेति। ततः कुलदेवतामण्डलनायकमादिं कृत्वा द्र्ययेन्मण्डलं समस्तम्। ततः पूर्वदारे कुलशुद्धिं कृत्वाऽऽचार्यः शिष्यं वामहस्तेन सञ्चाल्य कर्मवज्रिणा सार्धे प्रदक्षिणां कृत्वोत्तरद्वारे नीत्वा तत्र कायद्युद्ध्यर्थे तारादेवीमन्त्रै: सर्वेकलशेषु तोयं गृहीत्वा विजयशंखे प्रक्षिप्योदकाभिषेके पुनः पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषेचयेत्। अनेन मन्त्रेण ओं आ ई ऋ आ ॡ पश्चधातु-विशोधनि स्वाहा। ततो मुकुटाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषेचयेत्। अनेन मन्त्रेण ओं अ इ ऋ उ ॡ पश्चतथागतपरिद्युद्ध खाहा ॥ ततो रत्नहेममुकुरं वस्त्रमुकुरं वा बन्धयेदेवमभिषेकद्वयेन धातुस्कन्धविद्यु-च्यैव कायविद्युद्धिभवति । कायवज्रभूम्यां कायविद्युद्धिं कृत्वा ततो । दक्षिणावर्तेन पुनर्दक्षिणद्वारे वाग्विशुङ्चर्थं नीत्वा शिष्यं पश्चसु जन्म-स्थानेष्वभिषिच्य पद्याभिषेक अनेन मन्त्रेण ओं अ आ अं अ: ह हा

हं हः हो कें दरापारमितापरिपूरणि खाहेति। ततो रत्नपटं सुवर्णपटं वाऽऽलाभे पुष्पमालां ललाटे बन्धयेदिति । ततो वज्रवज्रघण्टाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषिच्यानेन मन्त्रेण । ओं हूं हो सूर्यचन्द्रविद्यो-धक स्वाहेति। ततो वज्रवज्रघण्टां शिरसि द्त्वा शंखोदकेनाभिषेचये-दिति। ततोऽभिषेकद्वयेन वाग्वज्ञं शोधियत्वा वज्राङ्गुष्ठं दत्वा दक्षिणा-यर्तेन पुनः प्रदक्षिणां कृत्वा पूर्ववक्त्रे चित्तवज्रविशोधनार्थे पश्चसु जन्म-स्थानेष्वभिषेचयेत्। वज्रव्रताभिषेक अनेन मन्त्रेण ओं अ आ ए औ अर् आर् ओ औ अल् आल् विषयेन्द्रियविशोधनि स्वाहा। ततः श्रोत्रा-दिषु पुष्पं दत्वा पुनर्नामाभिषेके पश्चसु जन्मस्थानेष्वभिषिच्यानेन मन्त्रेण ओं ह हा य या र रा व वा ल ला चतुर्व्रह्मविहारविद्युद स्वाहेति। ततो हस्तपादेषु पुष्पमालां बद्धा कटकनूपुरादीनामभावे ततो नामाभिषंकेन व्याकुर्यात् । अमुकवज्रस्थमिति कृत्वा ततो ज्ञान-विशु दिनिमित्तं चित्तवज्ञं शोधयित्वाऽभिषेकद्वयेन पुनर्दक्षिणावर्तेन शिष्यमानयित्वा पश्चिमवक्त्रे पश्चसु स्थानेष्वनज्ञाभिषेकेऽभिषिच्यानेन मन्त्रेण ओं हं क्षं धर्मचक्रप्रवर्तक खाहेति। अभिषेकं दत्त्वा कायवाक्-चित्तज्ञानवज्राणि सप्ताभिषेकैविँशोध्य ततः शिष्याय वज्रं वज्रघण्टां करे दत्त्वा अमुकवज्र ताभ्यामाचार्यो वज्रघण्टां प्रदाय प्रवरकरुणया दापयेच्छु इधर्ममित्यनेन सार्धश्लोकद्वयेन तद्यथा ॥

कुर्यात्राणातिपातं खलु कुलिशकुलेऽसत्यवाक्यं च खड्गे रत्ने हार्ये परस्वं वरकमलकुलेऽप्येव हार्या परस्त्री। मयं दीपश्च बुद्धाः खसकलविषयाः सेवनीयाः खचके डोम्ब्याचाः कर्तिकायां स्वसकलविनता नावमन्या खपद्मे॥ देया सत्त्वार्थहेतोः साधनतनुरियं न त्वया रक्षणीया बुद्धत्वं नान्यथा वे भवति कुलसुतानन्तकल्पैर्जिनोक्तम्। तोयं तारादिदेव्यो मुकुट इह जिनाः शक्तयो वीरपदः वज्रघण्टाकचन्द्रौ व्रतमपिविषया नाममैत्र्यादियोगः॥ आज्ञासम्बोधिलक्ष्मीभैवभयमथनी कालचकानुविद्धा एते सप्ताभिषेकाः कलुषमलहरा मण्डले सम्प्रदेयाः॥ इति सप्ताभिषेकविधिं मण्डले कृत्वा ततः शिष्याय बुद्धाधिष्ठानं चिन्तयेदाचार्यः । ज्येष्ठकनिष्ठाद्यर्थम् । संवत्सरादिकमुद्घो \* \* \*

भिषेको रूपादिविषयचश्चरादीन्द्रियसंशुद्धिः प्राकृतविषयनियमेन महा-मुद्रासिद्धिप्रापकत्वाद्रज्ञव्रताभिषेकः पश्चमः । ब्राह्मणादिवर्णानामेक-कल्कत्वाभिप्रायेणामुकवज्र इति नामकरणान्मैत्र्यादिचतुर्ब्रह्मविहारपरि-पूर्त्या सर्वकालं रागद्वेषादिविशुद्धिर्निवारणत्वेनेति नामाभिषेकः षष्ठः । अपरिमितसत्त्वधातोर्यथाश्चयवशेन संवृतिपरमार्थविभागेन परमगुद्धा-वज्रयानदेशनार्थमनुज्ञाभिषेको वुद्धत्वनिष्पादकः सप्तमः । एते सप्ताभि-षेका रजोमण्डलं विहाय नान्यत्र पटादिमण्डले देयाः कुम्भाद्यस्तु सेकमण्डलवर्तनमन्तरेणापि देयाः । पूर्वोदिष्ठैकादशसेकानां मध्ये लौकिकलोकोत्तरसिद्धिसौधसोपानभूतानधरसंवृतिक्पान्सप्तसेकान्त्र्या-ख्याय योगिसंवृतिभूतां लौकिकसिद्धिसाधनान् परमार्थानुकुलांस्त्रि-विधसेकान् कुम्भेत्यादिनोद्दिशति ॥

दिग्वर्षे यावदेका भवति द्दाविधा द्दीनस्पर्दानीया तस्मादालिङ्गनीयाः सरसजलधयः सेवनीयाश्च लाभ्याः। विंदाद्वर्षोध्वेमुद्रा परमभयकरा क्रोधभूतासुरांद्या सेकार्थे षट्चतस्रः समसुखफलदाश्चापरा भावनार्थम् ॥ श्रीप्रज्ञास्पर्जानं यत्प्रथममपि कुचे कुम्भसेकः स एव गुह्याद्गृह्याभिषेको भवति राराधरास्वादनालोकनाभ्याम्। प्रज्ञाज्ञानाभिषेके सकलजिनकुलैः चोधयित्वाङ्गवक्त्रै-र्भुद्रा शिष्याय देया जिनमपि गुरुणा साक्षिणं चात्र कृत्वा॥ सर्वालङ्कारयुक्तां द्वुतकनकनिभां द्वादशाब्दां सुकन्याम् प्रज्ञोपायात्मकेन स्वकुलिशमणिना कामयित्वा सरागाम्। ज्ञात्वा शिष्यस्य शुर्द्धे कुलिशमपि मुखे क्षेपियत्वा सबीजम् पश्चादेया स्वमुद्रा त्वथ पुनरपरा धूममार्गादियुक्ता ॥ त्रस्ता विभ्रान्तचित्ता राब्दा(?) परवरागा व्याधियुक्ता प्रस्ता कोधा स्तम्भार्थलोभाऽनृतकलहरता खाङ्गहीना विद्युद्धा। एताः प्रज्ञाभिषेके स्वनिपुणगुरुणा वर्जनीया नरेन्द्र पूर्वोक्ता बुद्धभक्ता गुरुसमयधरा सर्वदा वन्दनीयाः॥

<sup>9</sup> A blank of about three leaves begins here in the MS.

इदानीमुत्तराभिषेकविधानं कलशादित्रयमुत्तरसेक उच्यते। इह कलशादिसेकार्थम् । मुद्रां दशवर्षे यावद्रजीयेत्कुमारिकां यत एका प्रज्ञा-पारमिता दश्विधा भवति दानादिविद्युद्ध्या प्रतिवर्षिका। अत्रापि यावद्दन्तपातो न भवति तावज्ज्ञानघातुरव्ययत्वात् । ततो दन्तपाता-दाकाराधातुः। एवं धातुद्वयेन कुमारिकाऽक्षतयोनिः॥ सा तेन दर्श-नीया स्पर्शनीया पूजनीयेति तस्माइशवर्षादेकादशवर्षमादिं कृत्वा याविंद्रशतिवर्षाण्यालिङ्गनीया षड्भिः सह चतस्रः सेवनीया वायुधात्वा-द्यः। अतो वायुधातुरेकाद्शवर्षे। बाद्शे तेजः। त्रयोद्शे तोयम्। चतुर्दशे पृथिवीति चतस्रः। पश्चदशे शब्दः। षोडशे स्पर्शः। सप्तदशे रसः। अष्टाद्दो रूपम्। एकोनविंदाते गन्धः। विंदातितमे धर्मधातु-रिति । ततो विंदातिवर्षादृध्वं मुद्रा परमभयंकरा क्रोधभूतासुरांद्या । विंशतिवर्षादेकविंशतिवर्षमारभ्य प्रत्येकवर्षिका यथासङ्ख्यम् । अति-नीला। अतिबला। जम्भी। मानी। स्तम्भी। मारीची। चुन्दा। भृ-कुटी । वज्रशृंखला । रौद्राक्षीति दशकोधदेवत्यः । तत एकस्त्रिशद्वर्षी-चष्टौ भूतांशाः। चर्चिका। वाराही। रौद्री। ऐन्द्री। ब्राह्मणी। महा-लक्ष्मी । कौमारी । वैष्णवीति । एकोनचत्वरिंशद्वर्षोद्ष्टावसुरांशाः । श्वानास्या। सूकरास्या। त्र्याव्रास्या। जम्बुकास्या। गरुडास्या। उलुकास्या। गृधास्या। काकास्येति षट्चत्वारिंशद्वर्षाणि यावनमुद्राभावनार्थम्। सेकार्थ पुनः षट्चतस्रः समसुखफलदाः। तेजोघातुमारभ्य यावद्धमेघातुरिति। वायुधातुवज्रस्थानुत्राह्येति नियमः। इहोत्तराभिषेको द्विधा। एकः स-न्वावतारणार्थे मार्गपरिज्ञानाय तन्त्रश्रुताधिकारायेति । अपरो महा-चार्यपददानाय देशककरणायेति । अतः पूर्वीभिषेके तावत् त्रस्ता वि-भ्रान्तादिदोषरहिता द्वादशाव्दादिसुकन्या परिपाचिता शिष्येण गुरो: समर्पनीया। ततोऽध्येषणादिकं कृत्वा शिष्यो गुरुमध्येषयति वक्ष्य-माणस्तुत्या । ततस्तुष्टो गुरुलींकसंवृत्या स्तनस्पर्शनं कारयति स्वमुद्रा-यास्तेन कलशाभिषेकः स एव। ततो गुह्यपूजां कृत्वा शिष्यायासृतं ददाति मुद्रारविन्दं चालोकयति तेन गुह्याभिषेको भवति। शश-धरास्वाद्नालोकनाभ्याम् । ततः प्रज्ञाभिषेके पश्चकुलकलापिनीं कृत्वा ओंकारादिबीजैस्ततो मुद्रा शिष्याय देया पाणिव्याप्तिद्वन्द्वकरणाय च गुरुणा जिनं वज्रसत्त्वं साक्षिणं कृत्वा यथायं दुर्भगः सत्त्वोऽस्याधि-

काराय भावनादिके तन्त्रश्रावणाय शिष्याणां तन्त्रदेशनाय मण्डल-लेखनायेति । प्रथमं शिष्यावतारणाभिषेकनियमः ॥

तथा हसितेनाचार्यो द्विगुणात्मकशुक्रसुखेन देवविशुद्ध्या गुह्य हतीक्षणेन त्रिगुणात्मकविशुद्ध्या पाणिव्यासिरिति चतुर्गुणात्मकवि-शुद्ध्या द्वन्द्वमिति पश्चगुणात्मकशुक्रसुखेन देवविशुद्ध्येति । लौकिक-संवृत्या सत्त्वावतारणाय चतुर्विधोऽभिषेकः । ततः सर्वतन्त्रे श्रुते ज्ञाते सदीके महाधिपतित्वाय । यथानुक्रमेणोक्ता दशविद्याः समर्पणीयाः गृहस्थशिष्येन गुरवे । अत्र मूलतन्त्रे भगवानाह ।

भागिनेया दुहित्री च भगिनी जननी तथा।
भार्याया जननी चैव मातुलस्य तथाङ्गना॥
पित्रुश्रीतुस्तथा भार्या भगिनी जनकस्य तु।
स्वमातुर्भगिनी चैव स्वभार्या वररूपिणी॥
ताराचा धर्मधात्वन्ता दशिवचाः स्वगोत्रजाः।
सेककाले प्रदातव्याः शिष्येण मोक्षकांक्षिणा॥
न ददाति गुरोर्विचा यद्येताः कुलरक्षणात्।
तदा सेको न दातव्योऽन्याभिर्गृहवासिनाम्॥
मण्डले अभिषिक्ताभिरन्याभिः शूद्रजातिभिः।
भिक्षूणां श्रामणेराणां दातव्यो गुरुणा वप॥
वायव्याचास्तु कमाच्छूद्री क्षत्रिणी ब्राह्मणी तथा।
वैद्या डोम्बी च कैवर्ती नटीका रजकी तथा॥
चर्मकारी च चण्डाली धर्मधात्वन्तजा द्श।
महाविचाः समाख्याता सुक्तिसुक्तिफलप्रदाः॥

इति । एवमुक्तक्रमेण दशपारिमता दशविशता दशभूमिदशबला-न्याभिर्विशुडानि भवन्तीत्याधिपत्यकरणाय दशमुद्रा देया मण्डला-चार्यपदाभिलाषिणेति तथागतिनयमः । एवं दशमुद्राः समर्प्य शिष्यो गुरोस्तत आदेशं प्रार्थयति । इदानीं मया किं कर्तव्यं हे भगवन् । सर्वपारिमताप्राप्तस्तत आचार्यो ब्रूत इमां स्वकीयां भार्यो गृहीत्वा दशानां मध्ये तया सार्ध ममाध्येषणां कुरु । भिक्षुश्रामणेराणां च- ण्डाली स्वभायी कर्तव्या। ततो गुरुनियमेन तां गृहीत्वा कनकादि-कुसुमैर्भण्डलं क्रे कुरुतः। ततोऽध्येषयतः।

नमस्ते कालचकाय सर्वावरणहानये।
परमाक्षरसुखापूर्ण ज्ञानकाय नमऽस्तु ते॥
शून्यताकरुणाभिन्नं वोधिचित्तं यदक्षरम्।
तेन सेकेन मे नाथ प्रसादं कुरु साम्प्रतम्॥
पुत्रदारादिभिः सांधे दासोऽहं तव सर्वदा।
आवोधिमण्डपर्यन्तं नान्योऽस्ति शरणं मम॥

इत्यध्येषितवन्तं सपत्नीकं शिष्यं तुष्टाचार्यः शब्दवज्ञां सर्वीलक्वारानपसर्यः \* \* कृत्यालिङ्गयति । गृहिणस्तु भार्याया मातरम् । ततः
पूर्वे तारा । दक्षिणे पाण्डरा । उत्तरे मामकी । पश्चिमे लोचना । आग्रेयां स्पर्शवज्ञा । नैर्ऋत्यां रसवज्ञा । ईशानें रुपवज्ञा । वायव्ये गन्धवज्रेति । योगिनीचकं नग्नं मुक्तकेशं कार्तिकपालहस्तं विरचयेन्नविद्याभिर्यथानुक्रमेणेति । एवं पूर्वाभिषेकस्तोयादिना सप्तविधः । तत उत्तराभिषेकः सामान्यकर्ममुद्रया ॥ उत्तरोत्तराभिषेकः पूर्वोक्ताभिः श्रृद्रजादिभिर्मुद्रासमर्पणाय दशिमर्ग्वाभिर्घटिर्जयविजयाभ्यां स्नापयेद्रिक्षं
श्रामणेरं तासां मध्ये षड्भिर्मुद्राभिश्चतुर्भिः कलशैः स्नापयेज्ञयविजयाभ्यामपि । गृहस्यं तासां नवानां मध्य एकया स्वभार्ययैकेन
विजयघटेनाभिषेचयेत्पूर्वोक्तविधिना ॥

ततो मुद्रां समर्पयेत्कलदासेकदानार्थम् । इति ।

अत्र सर्वालङ्कारयुक्तां हुतकनकिनमां हादशाब्दां सुकन्यां विंशिति-वर्षपर्यन्तां प्रज्ञोपायात्मकेन देवतायोगेन स्वकुलिशमणिना कामियत्वा सरागां रजोबलां ज्ञात्वा शिष्यस्य शुद्धिं उत्तरोत्तराभिषेके कुलि-शमिप सुले क्षेपियत्वा सबीजम्। पश्चादेया सुद्राऽऽचार्येण याऽऽलि-क्षिताऽथवा पुत्रस्य भार्यो स्वयमाचार्योऽभिगच्छित ततः सेकक्षणे प्राप्ते शिष्याय पुनः स्वभार्यो समर्पयेत्। शिष्यस्याक्षिणी बद्द्वा गुरुः प्रज्ञाया नरनासिकां \* \* \* । ततो भार्योज्ञानेन स्वसुद्रां समर्पयेदा-चार्य इति सर्वत्र सेकविधिमहाधिपत्ये। यदि दशसुद्रास्तदा यां यां कामियतुं समर्थः शिष्यस्तां तां समर्पयेत्। अर्धरात्राद्घि ह्याध्ये यावत्स्योद्यं ततो विसर्जयेद्गणचकं विसृज्य च शिष्याय संवरं द्-चात्। इदं यन्मया कथितं संवृत्या विरमान्तं सहजलक्षणं यिद्निदु-त्रयान्तं ति बृत्या भवति। विवृत्याऽच्युतं सुखं योगिनां तेनेदं त्वया महासुखं रक्षणीयम्। तदुक्तं मूलतन्त्रे।

कर्मसुद्रापसङ्गेऽपि ज्ञानसुद्रानुरागने। रक्षणीयं महासौख्यं बोधिचित्तं दृढव्रतै: ।। \* \* \* \* प्रतिष्ठाप्य बोधिचित्तं न चोत्सृजेत्। भावयेद्वु द्विम्वं तु त्रैधातुकमशेषतः॥ अनेन रक्षितेनैव वुद्धत्विमह जन्मनि। शीलसम्भारसम्पूर्णे पुण्यज्ञानसमन्वितम् ॥ द्शपारमितापाप्ताः सम्बुद्धास्त्रयध्ववर्तिनः। अनेन सर्वसम्बुद्धैर्धमेचकं प्रवर्तितम्॥ अतः परतरं नास्ति ज्ञानं त्रैधातुकेश्वरम्। ज्ञून्यताकरुणाभिन्नं स्वपरार्थप्रसिद्धये ॥ यदि पालयसि मे पुत्र संवरं सर्वतायिनाम्। तदा लप्स्यसे सम्बोधि सर्वबुद्धैरधिष्ठिताम्॥ अथ रागाभिभूतात्मा न पालयसि संवरम्। गृहीत्वा पुरतो भर्तुस्तदा यास्यसि रौरवम्॥ मृदुचित्ताचदा \* \* बोधिचित्तं च्युतं भवेत्। पद्मबाद्यं तदा ग्राद्यं ज्ञात्वा मुद्रां खजिह्नया ॥

इति संवरं दत्त्वाऽऽचार्यः शिष्याय शिष्योऽपि गुरुद्क्षिणां दत्त्वा पुनर्मण्डलं कृत्वा प्राथयेत् । भगवान्मे सेकप्रक्रियां प्रसादं करोतु। ततः शिष्यमामन्त्रयेद्धुरुः । शृणु त्वं पुत्र यथा संवृत्या षोडशानन्द-लक्षणं सर्वसत्त्वानां सुखं साधारणमेकविंशत्यधिकशतादिवृत्तौरुद्वृत्तं परमादिवुद्धता । मञ्जवञ्रेण कामाक्षोभिमत्यादिभिः ।

कामाक्षोभं करोति स्वमनसि जगतः पूर्णतां याति पूर्णा पूर्णज्वालाब्जबिन्दुं स्रवति दादाधरं द्रावियत्वोत्तमाङ्गात्। ४ वे. ओं ण्ट्राश्चिष्टं प्रकृत्या द्दाति वरसुखं बिन्दुमोक्षत्रयान्ते आलोकस्पर्शसङ्गं \* \* सुखमथानन्दभेदादिनैतत्॥

कामानन्दं करोति प्रथममपि नृणां चक्षुरालोकनेन पश्चात्पूर्णाप्रसङ्गे पुनरपि परमानन्दमेव स्वकाये। ज्वालाबिन्दुं स्रवन्ती रम्ती च विरमानन्दवज्रेण पद्मे आँ ण्ट्रा विन्दुत्रयान्ते क्षरगतसहजानन्दवज्रं करोति॥

कामानन्द्द्दकाम्याक्षरणमपि चतुष्केन योगः स एकः
पूर्णः शक्तयुद्भवो वै भवति च परमानन्द एव द्वितीयः।
ज्वालाबिन्दुश्च यूर्णः पुनरपि विरमानन्द एव तृतीयः
आँ पट्टा नादश्च निद्रा भवति च सहजानन्द एवं चतुर्थः॥

इह सर्वस्य जगतः कामो मनसि क्षोमं करोति प्रथमानन्द्मिति।
ततः पूर्णतां याति पूर्णावस्या ललाटे बोधिचित्तपूर्णत्वात्प्रज्ञालिङ्गनादिना द्वितीयः परमानन्द् इति। ततः पूर्णादुत्तमाङ्गात् \* \* \* ज्वालावस्था
बिन्दुं स्रवति द्याद्यारं स्रावयित्वा तृतीयं विरमानन्दं करोतीति। तत
ओं ण्ट्रावस्था \* \* \* \* काले कायवाक् चित्तविन्दूनामवसाने चतुविन्दुनिर्गमकाले सहजानन्दं करोतीत्येवं प्रतिपद्दादिपश्चपश्चकलाभिराकाद्यायुतेजउद्कप्रथ्वीस्वरूपाभिनैन्द्यभद्राज्यारिक्तापूर्णानामभिः।
अ इ ऋ उ ल क। आ ए अर् ओ अल् च। ह य र व ल ट इत्येतत्स्वरधर्माभिः॥ एवं पश्चम्यानन्दपूर्णा। द्वामी परमानन्दपूर्णा। पूणिमा विरमानन्दपूर्णा। सहजानन्द इति षोडद्यी कला। सर्वधातूनां
समाहारो मेलापकः समाजः संवर इति। एवं रागो बोधिचित्तस्य
ग्रुक्रुपक्षः। विरागः कृष्णपक्ष इति। यथा नामसङ्गीत्यां—

विरागादिमहारागो विश्ववर्णो ज्वलप्रभः। सम्बुद्धवज्रपर्यङ्को बुद्धसङ्गीतिधर्मधृक्॥

इति। तथा-

सर्वोकारो निराकारः षोडशार्घाधिबिन्दुधृक्। अकलः कलनाभीतः चतुर्थध्यानकोटिधृक्॥

इति भगवतो नियमः। विवृत्या पश्चमपटले महामुद्राज्ञानं विस्त-रेण ज्ञातव्यं नात्र विस्तरितम् ॥ इदानीं षोडशानन्दानां चतुर्योगा उच्यन्ते । कामा इत्यादिनेह सर्वसत्त्वानां जाग्रत्त्वप्रसुषुप्ततुर्यावस्था-भेदेन कायवाक्चित्तज्ञानयोगः। ते चानन्दा भेदेन षोडदा। तत्र कामा इति कायानन्दः। आनन्द इति वागानन्दः। कम्पेति चित्तानन्दः। अक्षर इति संज्ञया ज्ञानानन्दः। एवं चतुष्केनानन्दयोग एक इति। तथा पूर्णो इति कायपरमानन्दः। अत्र परमानन्दादित्रयोऽन्तादिना वाक्चित्तज्ञानवज्राणि छन्दोवशादिति । अतः परमानन्द इति वाक्-परमानन्दः । तद्भवश्चित्तपरमानन्दः । शक्तिरिति ज्ञानपरमानन्दः । इति ब्रितीयो योगः। ज्वाला इति कायविरमानन्दः। विरमानन्द इति वाग्विरमानन्दः । घूर्णं इति चित्तविरमानन्दः । बिन्दुरिति ज्ञानविरमा-नन्द इति तृतीयो योगः। तथा औं ण्ट्रा इति कायसहजानन्दः। स-हजानन्द इति वाक्सहजानन्दः। निद्रेति चित्तसहजानन्दः। नाद इति ज्ञानसहजानन्दः। एवं चतुर्विधः कायः। निर्माणसम्भोगधर्मस्वाभा-विकभेदेन कायश्चतुर्धा वाक् चतुर्धा चित्तं चतुर्धा ज्ञानं चतुर्धित । एवं षोडशानन्दभेदाः श्रीतन्त्रे विस्तरेण द्रष्टच्या इति षोडशानन्दं सह-जिमति नियमः ॥ ॥ लौकिकसिडिसाधनांस्त्रिविधसेकानुहिइय लो-कोत्तरसिद्धेरसाधारणकारणमेकाद्दां सेकमाह पुनरित्यादि । महाप्र-ज्ञेति । अविकल्पितसङ्कल्पा वक्ष्यमाणा महामुद्रा तस्या भावनया ज्ञानं तज्जं महाक्षरं महासुखमेकाद्दासेकः। डिकनीवज्रपञ्जरेऽप्येकाद्दीव सेका उक्तास्तथा हि।

प्रथमं तोयसेकेन द्वितीयं मौलिसेकतः।
तृतीयं पृष्टसेकेन चतुर्थे वज्रघण्टया॥
पश्चमं स्वाधिपेनैव नामसेकं तु षृष्टमम्।
बुद्धाज्ञा सप्तमं सेकं कलकां सेकमष्टमम्॥
नवमं गृह्यसेकेन द्वामं प्रज्ञाभिषेकतः।
तत्त्ववज्रप्रयोगेन सर्वान्वज्रवतान्ददेत्॥
व्याकरोति स्वयं शास्ता एष सेकविधिं स्वयम्।
आचार्यो नावमन्तव्यः सुगताज्ञां न लंघयेत्॥

इति । एवमेकाद्शोऽभिषेकः प्रधानस्तत्त्ववज्रप्रयोगेनेति भगवतो विस्पष्टवचनाचतुर्थो वैकाद्शो वाऽभिषेकः पृथग्वावगन्तव्यो विद्रद्भि-रिति। यथासङ्ख्यमेषां कुम्भादीनां चतुर्णो सान्वयानि क्षराक्षर-स्पन्दनिस्पन्दाख्यानि नामानि । कायेत्यादि सुगमम् । तथा बालप्रौढ-वृद्धप्रजापतिसंज्ञकानि । प्रज्ञेति बाद्शाब्दामारभ्य याविंदशत्यब्दा तस्याः स्वचेतोरम्यायाः अभिषेके भव्यायाः \* \* \* स्पर्शेन बोधिचित्त-च्युतमिति । चतुर्दलोष्णीषपद्माच्छुकामृतधारायाः षोडराद्लललाटे कमलकर्णिकायामागमनेन यत्कायानन्द्वागानन्द्चित्तानन्द्ज्ञानानन्दा-त्मकं सुखानुभवनं तद्वालम् । प्रथमसेकप्राप्तत्वाचोगी पयोधराभिषिक्तो बाल इत्युच्यते । ततस्तस्या \* \* ईषद्रज्ञोद्दोलनेन बोधिचित्तच्युत-मिति । द्वात्रिंशइलकरकमलादष्टदलहुत्कमलकर्णिकायां यत्कायपर-मानन्दवाक्परमानन्द्चित्तपरमानन्द्ज्ञानपरमानन्दात्मकं सुखानुभवनं तत्पूर्वीद्तिरिच्यमानत्वात्प्रौढो गुह्याभिषेक: । ततो गाढोदोलनेन स्पन्दं गत इति चतुःषष्टिदलनाभिकमलाद्वात्रिंदादलगुद्यकमलागम-पश्चद्राकमलस्याग्रगस्वच्छद्रवस्य स्पन्दाख्यस्य वज्र-नेन शुक्रेन्दोः मणिशुषिरपर्यन्तागमनेन च यद्धिमात्रं कायविरमानन्द्वाग्विरमानन्द्-चित्तविरमानन्द्ज्ञानविरमानन्दात्मकं सुखानुभवं स वृद्धः प्रज्ञाज्ञाना-भिषेकः। महामुद्रेति। गगनोद्भवविम्बं तस्याः स्वरसवाह्यभावना-ख्यानुरागाज्ञातं निःस्पन्दत इति निरुद्धो वज्रमणेबीह्यस्पन्दः। \* \* ऽच्युतसुखतया यस्य चन्द्रामृतस्य स कायसहजानन्द्वाक्सहजानन्द्-चित्तसहजानन्दज्ञानसहजानन्दात्मको महाज्ञानाख्यः चतुर्थः सेकः। तत्पुनस्तथेति वाक्याभिधेयः । असौ निरावरणलोकोत्तरज्ञानाधिगतः सिडरसवत्ताम्रादिधातृनां स्वर्णाभावेनैव सावरणस्कन्धधात्वादीनां पश्चतथागतपश्चदेव्यादिप्रजाभावेन निष्पादकत्वात्प्रजापतिः । तायः स्वदृष्टमार्गोक्तिः । तद्योगात्तायिनस्तथागताद्यः । उदितपरमाक्षरज्ञानस्य योगिनः कायादिव्यवस्थापनं श्रीकालचक्रे कथितं ॥

स्वच्छः कायोऽणुनष्टः प्रभवति खसमो लक्षणाचैः प्रपूर्णः स्वच्छं त्रैलोक्यमेवावरणविरहितं स्वप्नवद्गाति विश्वम् । भाषाच्छिद्रासमन्तात्परहृद्यगतानेकभाषान्तरेण चित्तं सत्सौख्यपूर्णं चलति सहजालिङ्गितं सर्वकालम् ॥ इति । असावेवाद्ययोऽक्षर ऊर्ध्वरेता गुह्यनाभिहृत्कण्ठगमनेन यथाक्रमं वज्रसत्त्वादिनामचतुष्टयं लभते । ललाटगः पूर्वोक्तविद्युद्धादि-चतुर्विधयोगाच्यः । उष्णीषगः कालचक इति नामेति षर्सत्त्वाः । इ-दानीं लोकोत्तरसिद्धेरसाधारणकारणं षडङ्गयोगमुदेष्टुमाह । अस्यैव सा-धनं कुर्यादिलादिना । तथा हि । प्रतिभासैरचिन्तितैरित्यारभ्य विश्व-विम्वं प्रभास्वरमित्यन्तेन षडङ्गयोगस्य प्रत्याहाराख्यं प्रथमाङ्गमुदिष्टम् । पिहितापिहितत्यादिश्लोकेन ध्यानाङ्गम् । दष्टे विम्वे तत इत्यादिश्लो-केन प्राणायामाङ्गम् । प्राणं विन्दौ निवेद्ययेदित्यनेन धारणाङ्गमप्युदि-ष्टम् । अनुस्मृत्याचङ्गद्धयस्य तु तद्योदिश्लामाभध्यादुदेशोऽपि यथायोग-मूहनीयः । षडङ्गयोगश्च सम्यक्सम्बोधिलक्षणाया उत्तमायाः सिद्धेः साधनत्वेनोद्देशनिर्देशप्रतिनिर्देशैः समाजोत्तरे भगवता कथितो यथा ।

अन्तर्घानाद्यः सिद्धिसामान्या इति कीर्तिताः ।'
सिद्धिमुत्तमामित्याहुर्वृद्धा बुद्धत्वसाधनम् ॥
चतुर्विधमुपायं तु बोधिवज्रेण वर्णितम् ।
योगतन्त्रेषु सर्वेषु शंस्यते योगिनां सदा ॥
सेवाविधानं प्रथमं द्वितीयमुपसाधनम् ।
साधनं तु तृतीयं वै महासाधनं चतुर्थकम् ॥
सामान्योत्तमभेदेन सेवा च द्विविधा भवेत् ।
वज्जचतुष्केण सामान्योत्तमा षड्भिरङ्गतः ॥
प्रथमं शून्यताबोधिर्द्वितीयं वीजसंग्रहम् ।
तृतीयं बिम्बनिष्पत्तिश्चतुर्थं न्यासमक्षरम् ॥
एभिवज्जचतुष्केण सेवा सामान्यसाधनम् ।
सेवा ज्ञानामृतेनैव कर्तव्या सर्वतः सदा ॥

<sup>1</sup> These lines are quoted from Guhyasamājatantra (G.O.S. edition, p. 162). The following variant readings are to be remarked: śloka 1: siddhāh sāmānyāh; 4: sāmānyamuttamam jūānāmrtena ca; 5: bījasamhrtam; 6: uttame jūānāmrte caiva kāryam yogaṣaḍangatah; 7: sevāṣaḍangayogena; 8: ṣaḍango yogo; 9: svavṛttisthānān; pratyāhāramiti proktamāhārapratipattaye; 10: paūcadhā; 11: vitarkam ca; vicāram ca; 12: guhyam tarkodayam tarkam vicāram tatprayogatah; 16: niruddhya cendriyam ratnam dhārayan dhāraṇā smṛtam; 17: nimittamupajāyate; tu instead of tad and vice versa; 18: dīpavajjvalam; 19: sphārayīta; 20: saṃsmaret; 22: jhaṭiti jūānaniṣpattih samādhiriti saūjūitah; 23: adhiṣṭhyate; 24: dhāraṇānubalānniṭyam; 25: nirāvaraṇavān bhavet.

सेवां षडङ्गयोगेन कृत्वा साधनमुत्तमम्। साधयेदन्यथा नैव जायते सिद्धिरुत्तमा॥ प्रत्याहारस्तथा ध्यानं प्राणायामोऽथ धारणा। अनुस्मृतिः समाधिश्च षडङ्गयोग उच्यते ॥ दशानामिन्द्रियाणां तु स्ववृत्तिस्थं तु सर्वतः। प्रत्याहार इति प्रोक्तः कामाहारं प्रति प्रति ॥ पश्चकामाः समासेन पश्चबुद्धप्रयोगतः। कल्पनं ध्यानमुच्येत तद्ध्यानं पश्चविधं भवेत्॥ वितर्केश्च विचारश्च प्रीतिश्चैव सखं तथा। चित्तस्यैकाग्रता चैव पश्चैते ध्यानसंग्रहाः॥ गुद्यतन्त्रेषु सर्वेषु विविधाः परिकीर्तिताः । गुह्मत्रयोद्यस्तर्को विचारस्तत्प्रयोगता ॥ तृतीयं प्रीतिसङ्कारां चतुर्थे सुखसंग्रहम्। स्वचित्तं पश्चमं ज्ञेयं ज्ञानज्ञेयोदयक्षयम् ॥ सर्वेवुद्धमयं शान्तं सर्वेकामयतिष्ठितम्। पश्रज्ञानमयं श्वासं पश्रभ्तस्वभावकम्॥ निश्चार्य पिण्डरूपेण नासिकाग्रे तु कल्पयेत्। पश्चवर्णे महारत्नं प्राणायाममिति स्मृतम् ॥ खमन्त्रं हृद्ये ध्यात्वा प्राणं बिन्दुगतं न्यसेत्। निरुद्धमिन्द्रियं रतनं धारयेद्धारणं स्मृतम् ॥ निरोधवज्रगते चित्ते निमित्तोदग्रहः प्रजायते। पश्चधा तन्निमित्तं तु बोधिवज्रेण भाषितम् ॥ प्रथमं मरीच्याकारं घृमाकारं वितीयकम्। तृतीयं खद्योताकारं चतुर्थे दीपमुज्ज्वलम् ॥ पश्चमं तु सदालोकं निरभ्रगगनोपमम्। स्थिरं तु वज्रमार्गेण स्फारयेत्तं खधातुषु ॥ विभाव्य यदनुस्मृत्या तदाकारं तु संस्फरेत्। अनुस्मृतिरिति ज्ञेयं प्रतिभासस्तत्र जायते ॥

प्रज्ञोपायसमापत्त्या सर्वभावान् समासतः।
संदृत्य पिण्डयोगेन विम्वमध्ये विभावयेत्॥
श्राटिति ज्ञाननिष्पत्तिः समाधिरिति संज्ञितम्।
प्रत्याहारं समापद्य पश्चाभिज्ञात्वमाभ्रुयात्।
ध्यानज्ञानं समापद्य पश्चाभिज्ञात्वमाभ्रुयात्।
प्राणायामेन नियतं बोधिसत्त्वैर्निरीक्ष्यते॥
धारणाया बलान्नित्यं वज्रसत्त्वः समाविद्योत्।
अनुस्मृतिसमायोगात्प्रभामण्डलं जायते॥
समाधिविद्यातामात्रे निरावरणता भवेत्।
इत्येषां श्लोकानां सङ्क्षेपतो विवृतिरुच्यते।

सेवा ज्ञानामृतेनैवेत्यादि । सेव्यते मुमुश्चिभिरभ्यस्यत इति सेवा । किं तद्भादिबिम्बद्दीनपर्यन्तं प्रत्याहाराङ्गं ध्यानाङ्गं च सा खत्रुत्तमा सेवा ज्ञानामृतेनैव षडङ्गयोगेनैव कर्तव्या निष्पाद्या सर्वतः सर्वीत्मना सदा सर्वकालमेवकारोऽवधारणे । एष हि ज्ञानामृताख्यः षडङ्गयोगः॥

॥ प्रत्याहार इत्याद्यहेशपदानां निर्देशप्रतिनिर्देशावाह दशानामित्यादिभिः श्लोकैः। तत्रोन्द्रयाणीन्द्रियार्थाश्लोन्द्रयाणि तेषां दशानामिन्द्रयाणां विषयविषयिणां स्ववृत्तिः स्विस्मन्नात्मन्यनुवृत्तिर्वर्तनम्।
सत्तामात्रता स्ववृत्तिः। विषयविषयिणां विषयभावोपगमनविषयप्रहणव्यापारापरितः स्ववृत्तिरित्यर्थः। तत्रस्थितत्वं स्ववृत्तिस्थं न तु प्राह्यप्राहकस्वरूपेण प्रवृत्तिः स्ववृत्तिः। अमुमेवार्थमाह कामाहारं प्रति
प्रतीतिनिर्देशेन। काम्यन्तेऽभिलष्यन्त इति कामा रूपाद्यो विषयास्तेषामिन्द्रयैर्यदाहरणं स कामाहारः। तं कामाहारं प्रति चश्चरादिभिरिन्द्रयै रूपादिविषयप्रहणं लक्षीकृत्य प्रतिनिवृत्तः प्रत्याहार इति
प्रोक्तः। बाह्यरूपादिविषयप्रहणं लक्षीकृत्य प्रतिनिवृत्तः प्रत्याहार इति
प्रोक्तः। बाह्यरूपादिविषयेष्वप्रवृत्तिर्मासचश्चरादीन्द्रयैर्मासचश्चर्विज्ञानादीनामध्यात्मिन शून्यतावलम्बनेनाकिष्रतं सर्वभावद्शेनं शून्यप्रतिसेनाद्शेनं कुमारिकया इवेति। प्रत्याहाराङ्गमुच्यत इत्थर्थः॥

॥ द्वितीयमङ्गमाह पश्चेत्यादि। पश्चेत्युपलक्षणमुभयत्र पश्चकामा इति सर्वे भावाः स्थिरचलात्मकाः पश्चबुद्धप्रयोगत इति । सर्वबुद्धप्रयोगतः । खभावादेव सर्वभावाः सर्वेबुद्धप्रयुक्ताः सर्वेबुद्धमयाः। समासेनेति। तेषां सर्वबुद्धमयानां सर्वभावानां योगिप्रत्यात्मवेद्यत्र्यध्वत्रैधातुकप्रति-भासैकरूपेण कल्पनं विकल्पनं विकल्पविभ्रमापगतं प्रबन्धप्रवृत्तं यइ-र्शनं तद्धयानमुच्यते । एतदेवार्थे सर्वबुद्धमयं शान्तं सर्वकामप्रति-िंठतिमाति प्रतिनिर्देशेन वक्ष्यति । तच ध्यानं वितर्कश्चेत्यादिभेदेन पञ्चविघं भवति । गुह्यत्रयेत्यादि । कायवाक्चित्तात्मकं त्रैकालिकं त्रै-धातुकं गुह्यत्रयं तस्य चैलस्थृलाकारेण त्रैधातुकप्रतिभासमात्रत्वेन स-कृदुद्यों "" वगतिरवबोघो यः स गुह्यत्रयोद्यः । स एव वितर्कः । विचारस्तत्प्रयोगत इति। तस्मिन्वितर्कविषये प्रभोगताऽऽभोगः। स्थावरजङ्गमघटपटादिविशेषेण भावग्रहणं विचारः। प्रीतिसङ्काशं वि-चारविषयेषु सर्वभावेषु चित्तारोपणहेतुभूतं सौमनस्यं सुखसङ्ग्रह-मिति। आरोपितचित्तेभ्यः सर्वभावेभ्यः सुखसम्पत्तिः कायप्रस्रव्धिहे-तुकः सुखसङ्ग्रहः । खचित्तमित्यादि । ज्ञानस्य चश्चरादिषट्पवृत्तिवि-ज्ञानस्य ज्ञेये रूपादिके धर्मधातुपर्यन्त उदयः। ज्ञानज्ञेयोदयः। तस्य क्षयः । चित्तस्य ग्राह्यग्राहकशून्यत्वलक्षणा चित्तैकाग्रता स्वचित्तमि-त्युक्तं तदेवंविधं चित्तं सर्वेबुद्धमयं ग्राह्यादिविकल्परामनाच्छान्तं त्रै-धातुकप्रतिभासमात्रत्वेन शून्यतैकनिष्ठं सर्वकामप्रतिष्ठितम्। सर्व-कामाः सर्वभावाः स्वाभिन्नप्रतिभासैकरूपेण प्रतिष्ठिताः स्थिता अत्रेति सर्वकामप्रतिष्ठितम् ॥

॥ तृतीयमङ्गमाह । पश्चज्ञानेत्यादि । पश्चज्ञानान्यक्षोभ्यादिपश्चबुद्धाः । तल्मयं श्वासं वामन्तरापश्चमण्डलधर्मिणो विज्ञानादिपश्चस्कन्धाः । तन्मयं श्वासं वामन्तरापृदे । इह पश्चभूतदाव्देन रसनापश्चमण्डलधर्मिणः पृथिव्यादि-पश्चधातवः । तत्स्वभावं श्वासं पश्चभूतस्वभावकम् । सव्यनासापृदे निश्चार्य पिण्डरूपेणेह पिण्डं सव्यावसव्यमण्डलात्मकत्वं मध्यमायामवधूत्यां प्राणवायोः । स च प्राणवायुनिश्चार्य पिण्डरूपेण नासिन्तराये । अत्र नासिकादाव्देन नाभिट्टत्कण्ठललादोष्णीषकमलकर्णिकोन्यते । तं प्राणवायुं निश्चार्य तस्मान्नासिकाया अग्रे कल्पयेद्भावयेत् । किर्णिकायाः कर्णिकामध्येन सव्यावसव्यक्रमलद्लैः । अयमेव वामद्

<sup>1.</sup> Gap of one or two syllables in the Sanskrit text, which cannot be restored on the Tib.

क्षिणवाहिद्यिनरोधेन केवलमध्यमावाहिप्राणवायुः पश्चवर्णं महारत्न-मित्युच्यते प्राणायाम इति वज्रजाप इति च मध्यमाभिन्नाङ्गेन ज-सव्यः। चतुर्थमाह। एवं मानसन्त्राणभूतत्वात्स्वमन्त्रं प्राणं हृद्ये कर्णिकात्कर्णिकामध्ये ध्यात्वा विन्दुगतं विन्दुस्थानं ललाटं तत्र न्या-सेन्निरोधयेत्॥ निरुद्धं सेन्द्रियं रत्नं धारयेद्गमनागमनरहितं कुर्या-द्धारणं स्मृतं धारणाङ्गमुक्तम्॥ निरोधवज्रेत्यादिसार्धश्लोकद्वयं प्रत्याहा-राङ्गे द्रष्टव्यं गुरूपदेशाद्धारणारत्नपाठोऽस्य पुस्तकपाठिनरासार्थः। निरोध्यतेऽत्रेति निरोधः। निरोधश्चासौ वज्रश्च निरोधवज्ञोऽवधृती-मार्गः। तत्रगते चित्ते प्राणवायौ निमित्तोद्ग्रहः प्रजायते। निमित्तानां धूमादीनामुद्ग्रहः प्रतिभासो जायत उत्पद्यते। प्रथमद्वितीयनिमित्त-विलोमकथनं तु गुरुपराधीनत्वकथनार्थम्॥

स्थिरं निश्चलीभूतं घारणाङ्गेन महारत्नं कर्तृकिमिति चण्डालीं नाभिचकादुत्थापयेत्। वज्रमागेंण मध्यमा खघातुषूष्णीषचके साप्युष्णीषकमलकर्णिकोत्थिता सती हंकारं स्नावयित्वा कायवाक्चित्तज्ञानस्वभावश्चतुर्विन्द्नानन्दादिभेदेन कुलिशमणिकमलकर्णिकां नयेदिति घारणान्तरं स्वरसतश्चण्डाली ज्वलतीति गुरूपदेशः॥ ॥ पश्चमाङ्गमाह। विभाव्येत्यादि। प्रत्याहारध्यानाङ्गाभ्यां यिक्षभाव्य स्थिरीकृतं
त्रैधातुकप्रतिभासात्मकं संवृतिसत्यमनुस्मृत्या तदाकारं तु संस्फरेत्।
तदाकारं तु संवृतिसत्याकारं संस्फरेत्। समस्तनभस्तलव्यापकं पश्येतसकलत्रैकालिकत्रिभुवनस्य दर्शनमनुस्मृतिरिति श्चेयमनुस्मृत्यङ्गश्चेयमित्यर्थः।

॥ अत एवाह प्रतिभासस्तत्र जायते। इति त्रैधातुकस्य प्रतिभासः। तत्रेत्यनुस्मृत्यङ्गे जायते॥ ॥ षष्ठमङ्गमाह। प्रज्ञेत्यादि। प्रज्ञोपायसमापत्त्या निष्पन्दादिक्रमेण व्योमकमलोद्गमेऽक्षरसुखवशात्। ज्ञेयज्ञानैकलोलीभूतत्वेन वैमल्यावस्थायां सर्वभावान्
प्रतिभासरूपान् स्थावरजङ्गमान् समासतः संक्षेपात्संहृत्योपसंहृत्य पिण्डयोगेन परमानास्रवमहासुखात्मकप्रभास्वरैकरूपेण। भक्षितसर्वलोहादिधातुरसैकरूपसिद्धरसरूपेणेव तस्य परमानास्रवमहासुखैकरसप्रभास्वरस्य मध्ये विम्बं संवृतिसत्यात्मकं भावयेत्पश्येत्। अस्य प्रतिपत्रे.

निर्देशः । झटितीत्यादि । ज्ञानस्य सत्यद्वयाद्वैधीभाचस्य झटितिनि-ष्पत्तिरिधगमः समाधिरिति समाध्यङ्गसंज्ञितमिति ॥ कालचकोत्तरे तु मञ्जुश्रीपादैरितस्फुटमुक्तः षडङ्गयोगो यथा ।

प्रत्याहारादिषड्भिर्दशबलबलिना शृन्यताभावनोक्ता रात्रौ धूमादियोगः पुनरपि दिवसे व्योम्नि दीपादिकोऽपि। प्रत्याहारेण योगी गगनतलगतं पश्यति व्यध्वरूपम् तत्र ध्यानेन चित्तं दृढमपि क्रुरुते बाह्यभावान्विहाय॥

प्राणायामैस्तिमिन्यां(?) द्राद्यिरविरिहतं वाहयेत्प्राणवातम् निःश्वासोच्छ्वासहीनं पुनरिप कुरुते धारणाङ्गेन बिन्दी। खेऽनुस्मृत्या खबिम्बाच्छिदान इव महारदमयो निश्चरन्ति वज्राच्छुकं समाध्या वजिति दिरिस वैमल्यसौक्यप्रपूर्णम्॥

॥ इदानीं प्रत्याहारादिफलमाह । प्रत्याहारं समा-पद्येत्यादिश्लोकत्रयेण प्रत्याहारं समापद्येति । धूमादिद्दानिमित्तानु-पूर्वेण त्रैधातुकविम्बद्दीनं प्रत्याहाराङ्गेन स्थिरीकृत्य यदा च विम्ब-द्शीनं स्थिरीकृतं भवति प्रत्याहारेण तदा योगी सर्वमन्त्रैरधिष्ठयते वचसा वरदानादिकं ददाति । ध्यानज्ञानं समापचेति ध्यानाङ्गेन विम्बे स्थिरचित्तो यदाऽनिमिषचक्षुर्भवति । तदा दिव्यचक्षुर्भवति । एवं दिव्यश्रोत्रादिको भवतीति ॥ पश्राभिज्ञात्वमाप्नुयादिति ॥ प्राणयामे-नेति । यदा शशिरविमार्गरहितो योगी भवति सदा मध्यमावाहक-स्तदा प्राणयामेन शुद्धः सन्निरीक्ष्यते बोधिसत्त्वैः प्रशस्यते च ॥ धा-रणाया बलादिति नियतं शून्यताबिम्बं ग्राह्यं वज्रसत्त्वो ग्राहकचित्तं समाविद्येत् । धारणाया बलेन प्राणस्य गतागतक्षयेणैकलोलीभवति । अनुस्पृतिसमायोगादिति । अनुस्पृतिसमायोगो बिम्बालिङ्गनं चित्तस्य सर्वविकल्परहितत्वं यदा तदा विमलं प्रभामण्डलं जायते। रोमकूपा-त्स्फरेत्पश्चरइमयो निश्चरन्ति । समाधिवशितामात्रादिति ॥ इह ग्रा-ह्यग्राहकचित्तयोरेकत्वेन यदक्षरं सुखं भवति तत्सुखं समाधिरित्यु-च्यते । तस्य विशतामात्रं तस्माद्चलनं ततो निरावरणत्वं भवेत् । परमाक्षरज्ञानलक्षणप्रभाखरज्ञानविद्यातामात्रादेव निरावरणता भवे-दिवर्थः । तदुत्तरकालं सवदयादैधीभावलक्षणभूतनयात्मकसमाध्यव- गमः। फालभूतो भवतीति कमः। श्रीकालचकेऽप्युक्तो विमलप्रभायां विस्तरेण व्याख्यातश्च तद्यथा।

प्रत्याहारो जिनेन्द्रो भवति द्शविधो ध्यानमक्षोभ्य एव प्राणाधामश्च खड्गी पुनरिष द्शधा धारणा रत्नपाणिः। डोम्ब्यां चानुस्मृतिः स्याद्पि कमलधरः श्रीसमाधिश्च चक्री एकैकः पश्चभेदैः पुनरिष च यतो भिचते ह्यादिकाद्यैः॥

इति । अस्यायमर्थः । प्रत्याहारादिकर्मणि जिनेन्द्र इति ज्ञानस्कन्धः । स च निमित्तभेदेन द्राविधो धूममरीचीखयोतदीपज्वालाचन्द्रादिन्यराहुकलाबिन्दुद्रश्नेनभेदेनाकिल्पतो ज्ञानस्कन्धः । ध्यानमक्षोभ्य एव द्राविधो विज्ञानस्कन्धो विषयविषयिणां द्रशानामेकत्वं विश्वविम्बे ध्यानमिति । प्राणयामश्च द्रशविधः खड्गीति संस्कारस्कन्धः । वाम-दक्षिणमण्डलैकलोलीभूतत्वादिति । पुनरपि द्रशधा धारणा रत्नपाणिरिति वेद्नास्कन्धः । प्राणस्य धारणा नाभिष्टृत्कण्ठललाटोष्णीषकमले गतागतभेदेन द्रशविधोते । डोम्ब्यां मध्यनाड्यां द्रशकामावस्थाभेदत इति चिन्ताकाङ्क्षाज्वरोऽङ्गे वरमुखकमले ग्रुषिरान्ता प्रवृत्तिः । क-स्योनमादश्च धूर्णा प्रभवति मनसो विश्रमस्तीव्रम्च्छीधूमाचा विश्रणस्ताः प्रकटदशविधाः प्राणिनोऽङ्गेष्ववस्थालोके ता मन्मथस्य प्रकटितनियता को जिनः कश्च काम इति द्रश । श्रीसमाधिश्च चक्रीति वैरोचनो द्रशविधः समाधिः । द्शवाय्नां निरोधत इति । एवं भगवानप्रतिष्ठितनिर्वाणोऽऽवाहो वायूनां यत इत्यर्थः । इदानीं प्रत्याहारादिलक्षणमुच्यते ।

प्रत्याहारो द्शानां विषयविषयिणामप्रवृत्तिः शरीरे
प्रज्ञा तर्को विचारो रितरचलसुखं ध्यानमप्येकचित्तम् ।
प्राणयामो द्विमार्गस्वलनमि भवेन्मध्यमे प्राणवेशो
बिन्दौ प्राणप्रवेशो ह्युभयगतिहतो धारणा चैकचित्तम् ॥
चण्डाल्यालोकनं यद्भवति खलु तनौ चाम्बरेऽनुस्मृतिः स्यात्
प्रज्ञोपायात्मकेनाक्षरणसुखवशाज्ज्ञानबिम्बे समाधिः ।
एतन्मुद्राद्भितैद्विविधमि भवेत्साधनं विश्वभर्तुः
तिस्रो मुद्रास्त्रिमात्रास्त्रिविधगतिवशात्कर्मसङ्कल्पदेव्याः ॥

इह प्रत्याहारो नाम शारीरे विषयविषयिणां द्शानां सम्बन्धेना-प्रवृत्तिार्विज्ञानस्य ज्ञान्यताबिम्बे विषयेषु प्रवृत्तिरन्यैश्चश्चरादिभिः पश्च-विधैरिति। तथा तस्मिन्नेव विम्बे प्रज्ञेत्यालोकनम्। तर्के इति भाव-ग्रहणम्। विचार इति तस्य निश्चयार्थः। रतिरिति विम्बासक्तिः। अचलसुखमिति बिम्बेन सह चित्तस्यैकीकरणम्। एवं ग्राह्यग्राहकभे-देन ध्यानं दश्चविधम्। इह प्राणयामो नाम द्विमार्गे इति वामदक्षिण-मार्गस्वलनं निरोधो मध्यमे मार्गे प्रवेदाः स च द्दाविधो द्दामण्डल-निरोधतः। इह बिन्दाविति। ललाटे प्राणप्रवेदाः। उभयगतिहत इति गमनागमनरहितम् । धारणा प्राणस्य ललाट एकचित्तं नाम । चण्डा-ल्यालोकनं यत् त्रिभवस्याम्बरं सानुस्मृतिर्दश्चविधा पूर्वोक्ता। प्रज्ञोपाया-त्मकेनेति । ज्ञेयज्ञानैकलोलीभूतत्वेनाक्षरणसुखवशाज्ज्ञानविम्बे समा-धिश्चेति सापि द्राविधा प्राणादिनामभवत इति । एवं षडङ्ग-योगः साधनम् । एतन्मृदादिभदैस्त्रिविधमपि भवेत्साधनं विश्वभर्तुः कालचकस्य तिस्रो मुद्रास्त्रिमात्रास्त्रिविधगतिवद्यादिति । बोधिचित्तस्य क्षरगतिर्मृदुमात्रा ॥ स्पन्दगतिर्मध्यमात्रा । निष्पन्दगतिरधिमात्रेति । एवं कर्ममुद्राक्षरसुखदायिका । ज्ञानमुद्रा स्पन्दसुखदायिका । महामुद्रा निष्पन्दसुखदायिका। एवं त्रिमुद्राभावना षडङ्गयोगेन भगवतोक्ता। इति षडङ्गयोगो भावनीयो योगिना बुद्धत्वायेति ॥ इदानीं शून्यता-विम्बसाधनाय दृष्टिरुच्यते।

सेवायामादियोगो नभसि द्श्राविधश्चित्रणः क्रोधदृष्ट्या दृष्ट्या विद्यान्तकस्यामृतपथगतया चोपसाध्ये षडङ्गः। प्रज्ञासृष्टेन्दुविन्दोरिप कुलिशमणौ त्र्यक्षरः साधने स्यात् सौक्यानष्टैकशान्तः सहज इह महासाधने ज्ञानयोगः॥

इह सेवेत्यादि । धूमादिनिमित्तभावना सेवा तस्यां सेवायामादि-योगो धूमादिनिमित्तग्रहणं चित्तस्येति । स च द्राविधो धूमादिना सार्धे सम्प्रत्ययो भवति तेन द्राविधः । स च चिक्रण इत्युष्णीषस्य क्रोधदृष्ट्येत्यूर्ध्वदृष्ट्याऽनिमिषनिमित्तं भवति । रात्रियोगे चतुर्वि-धम् । दि्वायोगे षड्विधम् । ततो विम्बम् । एवं विम्बपर्यन्तं सेवाङ्गं भवति प्रत्याहारेण ध्यानेनेति । दृष्ट्या विद्यान्तकस्येति । विद्यान्तको ऽमृतकुण्डलीति तस्य दृष्टिरमृतस्थानगता ललाटगता। तया दृष्ट्या विव्ञान्तकस्यामृतपथगतया चोपसाध्ये षडङ्गः। चकारात्प्राणयामो धारणा कर्तव्या प्राणस्य विम्बे दृष्टे सतीत्युपसाधनम्। प्रज्ञासृष्टेन्दुविन्द्रोरिति । इह प्रज्ञारागेन सृष्टश्चासाविन्दुविन्दुश्च सृष्टेन्दुविन्दुस्तस्य प्रज्ञासृष्टवोधिचित्तविन्दोरिप कुलिशामणौ गतस्य यख्यक्षरो योगो भवति गुद्धे नाभौ हृद्ये स साधने स्यादिति साधनाङ्गे तृतीये भवति । एवं साधनाङ्गं कर्तव्यम् । सौख्यानष्टेकशान्त इति । इति सौर्व्यनाष्टेन बोधिचित्तस्य य एकक्षणः स शान्तः । इत्युच्यते । सहज्ञ इति महासाधने ज्ञानयोग इति । चित्तस्याक्षरसुखेन सहैकत्वमिति । महासाधनाङ्गं चतुर्थमिति । एवं ज्ञानसाधने चतुरङ्गम् । देवतासाधन उत्पत्तिक्रमेण पूर्वोक्तम् । लौकिकलोकोत्तरत्वसाधनक्रमेण ॥ इदानीमस्य खिचत्तस्याभासे प्रवेश उच्यते ।

आकाशासक्तिचित्रैरनिमिषनयनैवीज्रमार्गप्रविष्टैः

शून्याद्भो मरीचिः प्रकटविमलखद्योत एव प्रदीपः। ज्वालाचन्द्रार्कवज्राण्यपि परमकला दृश्यते बिन्दुकश्च तन्मध्ये बुद्धबिम्बं विषयविरहितानेकसम्भोगकायम्॥

इह मन्त्रयाने पारमितायाने च विधा योगाभ्यासः। आकाशे योगाभ्यासोऽभ्यवकाशे च य आकाशे योगमाप्स्यते स रात्रौ निच्छिद्र-गृहेऽन्धकार आकाशासक्तिचत्तः सर्वचिन्तापिरहारेण शून्य एकाग्रमनो भूत्वा दिनमेकं परीक्षयेद्भादिकं निमित्तं पश्यति। अनिमिषनयनो वज्रमार्गं प्रविष्ठ हाति। इह मध्यमाप्राणप्रविष्ठः शून्यादेवाकाशासक्त-चित्तरिनिमषनयनैर्वज्रमार्गप्रविष्ठैः शून्याद्भो मरीचिः प्रकटविमल-खयोत एव प्रदीप हाति निशायोगेन पश्यति। ततो निरभ्रं गगनं पश्यति ततो गगनात्पुनर्दिवायोगेन गगनोद्भवः खयम्भः प्रज्ञाज्ञानानलो महानिति ज्वाला दश्यतं निरभ्रं गगने। एवं वैरोचनो महादीसिर्ज्ञानज्योतिर्विरोचनश्चन्द्राभासः। जगत्प्रदीपः सूर्यः। ज्ञानोलको वज्रराहुः। महातेजाः प्रभाखरो विद्युत्परमकमल हति। विद्याराजो-प्रमन्त्रेशो विन्दुक हति दश्यानिमित्तं समाजादौ रात्रियोगेन। नाम-सङ्गीत्यां दिवायोगेन सन्ध्याभाषान्तरेण भगवतोक्तम्। ततो मन्त्र-राजा महार्थकृदिति सर्वाकारं घटपटादिविम्बद्शीनमिति। तन्मध्ये विन्दुमध्ये बुद्धविम्बं विषयविरहितं द्रष्टन्याभावात्कलपनाभावाचा-

नेकसम्भोगकायम्। ततो बिम्बयोगेऽनाहतध्वनिर्यः स श्रूयते। एवं निर्माणकायो रूपावभासतः। शब्दावभासतः सम्भोगकाय इत्यर्थः।

आकारां स्तब्धदृष्ट्या जलधररहितं योगिनाऽऽलोकनीयं यावद्रै कृष्णरेखा स्फुरदमलकरा दृश्यते कालनाड्याम् । तस्यां सर्वज्ञबिम्बं पयसि रविरिवानाविलं विश्ववर्णे सर्वोकारं स्वचित्तं विषयविरहितं नापरं चित्तमेव ॥

अत्र दिवायोग आकादां स्तब्धदृष्टचा जलधररहितं योगिनाऽऽलो-कनीयं पूर्वाहेऽपराहे च रवेः पृष्ठं दत्त्वाऽन्यथा रविरिहमभिस्तिमिरं भवति तेन तद्वाधात्प्रतिदिनमवलोकनीयं यावद्विन्दुमध्ये कृष्णरेखा-बालप्रमाणा स्फुरद्मलकरा दृश्यते कालनाड्यामवधूत्यामन्तर्भूतं तस्यां सर्वज्ञविम्बं त्रैघातुकमदोषं पयसि रविरिवानाविलं विश्ववर्णे सर्वा-कारं खचित्तं विषयविरहितं नापरं चित्तमेव परचित्तं न भवति पर-चित्तज्ञानाभावतः । तत्र प्रथमं खचित्ताभासो मांसचश्चुषा तथागतस्य दर्यते दिव्यादिचक्षुषा परचित्तज्ञानं दर्यते तेन धर्मसंग्रह उक्तानि पश्चचक्षृंषि भगवत इति। एवं ज्ञानक्रमान्मांसचक्षुर्दिव्यचक्षुर्वुद्धचक्षुः प्रज्ञाचक्षुज्ञीनचक्षुभीवनाबलेन भविष्यति । ततोऽदृष्टं न किश्चिद्स्ति ॥ एवंविधश्च षडङ्गयोग आर्यवज्रपाणि-सर्वज्ञस्येति ॥ पादैरप्युक्तः। इह प्रत्याहारो बाह्यरूपादिविषयेष्वप्रवृत्तिः चक्षुरादी-न्द्रियैश्चक्षुर्विज्ञानादीनामध्यात्मनि विषयेषु प्रवृत्तिर्दिव्यचक्षुरादीन्द्रियै-र्दिव्यचक्षुर्विज्ञानादीनामिति । अध्यात्मनि ज्ञून्यतालम्बनेनाकल्पितं सर्वभावद्र्ञीनं शून्ये प्रतिसेनाद्र्शीनकुमारिकायातेवेति प्रत्याहाराङ्गं त्रैधातुकबुद्धबिम्बद्दीनादिति । ततो ध्यानं नाम शून्येषु सर्वधर्मेषु दृष्टेषु सत्सु प्रज्ञा नाम तेषु चित्तप्रवृत्तिः। वितर्को नाम भावग्रहनं चित्तस्य। विचारो नाम भावग्रहणप्रतिपत्तिः। रतिनीम सर्वभावेषु चित्तारोपणम्। अचलसुखं नाम सर्वभावेभ्यः सुखसम्पत्तिः। एवं पश्चघा ध्यानाङ्गम् । ततः प्राणायामो नाम ललनारसनावामदक्षिण-मार्गनिरोधः । अवधूतीमध्यमार्गे प्राणवायोः सदा प्रवृत्तिरिति । प्रक-कुम्भकरेचकयोगेनावधूत्यां ऑकारेण श्वासं हूंकारेण निरोधं आ: कारेण निःश्वासम् । चन्द्रसूर्यराहुस्वभावेन कुरुते योगीति प्राणयामा-

ङ्गम्। ततो धारणा नाम प्राणस्य महेन्द्रवारुणाग्निवायुमण्डले नाभौ हृदि कण्ठे ललाटे प्रवेशो बाह्येऽनिर्गमः। बिन्दौ प्राणप्रवेशनिमिति धारणाङ्गम्। ततोऽनुस्मृतिनीम स्वेष्टदेवताद्शीनं प्रतिबिम्बाकारं वि-कल्परहितम्। तस्मादनेकरिश्मस्फुरद्रूपं प्रभामण्डलम्। ततोऽनेका-कारस्फुरद्रूपं त्रैधातुकस्फरणमित्यनुस्मृत्यङ्गम्। ततः समाधिनीमेष्ट-देवतानुरागाचद्क्षरसुखप्राप्तिस्तस्यामेकीकरणं चित्तस्य ग्राह्यग्राहकर-हितं चित्तं समाध्यङ्गमुच्यते तथागतैः। इह षडङ्गस्य पुनरादिभावनो-पदेशस्तन्त्रान्तरेषूक्तः॥

॥ इह श्रीसमाजोत्तरे सेवोपसाधनं साधनं महासाधनं चेति। तदेव भगवानाह।

सेवाकाले महोष्णीषिबम्बं विभाव्य यत्नतः। उपसाधनकाले तु बिम्बं चामृतकुण्डलीम्॥ संधिने देवताबिम्बं भावयेचोगतत्परः। महासाधनकाले तु बिम्बं बुडाधिपं विभुम्॥

इति । अत्र सन्ध्याभाषान्तरेणोषणीषिवम्वं बुद्धविम्वं त्रैधातुकम-शोषतः । आकाशे धर्मोद्ये चित्तवज्रं प्रतिष्ठाप्य सेवाकाले प्रथमकाले प्रत्याहारेण भावयेद् ध्यानाङ्गेन स्थिरीकुर्योदित्यत्र भगवतः प्रतिज्ञा ।

सर्वचिन्तां परित्यज्य दिनमेकं परीक्षयेत्। यदि न स्यात्प्रत्ययस्तत्र तदा मे तन्स्रषा वचः॥

इति । अत्र प्रत्ययो धूमादिकं निमित्तं नान्यन्मन्त्रादिकं दिनेनैकेन साध्यते येन प्रत्ययो भविष्यति । मन्त्रिणां ततोऽस्तिनास्तिबुद्धं परित्यज्य निराश्रयां कृत्वा शून्ये गम्भीरो निरालम्बः प्रत्ययो भवति स् प्रत्ययो धूमादिको भाव्यते योगिनेति तथागतनियमः । तथा करणै-र्वन्धसंयोगैः साधयेद्धुवनत्रयमिति । बुद्धिबम्बं भुवनत्रयं साधयेत्कर्गश्रश्रुरादिभिः स एवोपदेशो गुरुवक्त्रेणावगन्तव्यः । तत्र गुरूपदेशेनाकाशे प्रथमं योगी धूमं पश्यति न मरीचिकामित्यनुभवतो श्रेयम् । ततो मरीचिकाः । पश्चात्तदेव धूमादिकं कल्पनारहितं प्रतिसेनावदिति । एवं प्रथमं धूमनिमित्तं ब्रितीयं मरीचिकानिमित्तं तृतीयं खयोतिनिमत्तं चतुर्थं प्रदीपनिमित्तं पश्चमं निरश्रगगनसन्निभं निमित्तमिति

समाजोत्तरे। डाकिनीवज्रपञ्चरेऽपि भगवतोक्तम्। तदुपरि भगवा-नाह। डाकिनीवज्रपञ्चरे सर्वज्ञहेतुकं तद्धि सिद्धिनिकटे प्रवर्तकम्। पश्चान्मायोपमाकारं स्वमाकारं क्षणात्क्षणमित्यादि। अतो भगवतो वचनादादौ धूमादिनिमित्तभावनाप्रत्ययो भवति केचित्सिद्धिकाले व-दिष्यिन्ति ते सर्वे भगवतः प्रतिज्ञाभङ्गकारिणः। सर्वचिन्तां परित्यज्य दिनमेकं परीक्षयेत्प्रत्ययमिति भगवतो वचनिवहेठकाः। यत्सिद्धि-काले लौकिकं धूमादिकं निमित्तं तन्मायास्वप्रोपमं न भवति। साक्षा-दिह ध्मज्वालादिद्हनिकयासामध्यीत्तथा कुङ्गमपुष्परत्नसुवर्णादि-वृष्टिरपि। अतः षडङ्गयोगाद्भादिकं निमित्तं भवतीति। तथा डाकि-नीवज्रपञ्चरे भगवानाह।

षडङ्गं भावयेत्तस्मात्स्वाधिष्ठानसमं पुनः। पश्चात्स्वं लक्षयेचिह्नमनुलोमविधिक्रमैः॥

अत्र स्वाधिष्ठानं नाम संवृतेः सत्यद्दीनं प्रत्याहारेण चिह्नं नाम मेघधूमाद्वित्प्रतिभासः। स च प्रथमं दृश्यते प्रदीपपर्यन्तम्। तत आकाशं निरभं निर्मलमिति। तन्त्रेऽप्यपरं ज्वालादिबिन्दुपर्यन्तं षडन्यनिमित्तं मायाजाले समाधिपटले प्रोक्तं भगवता। तद्यथा।

गगनोद्भवः स्वयम्भः प्रज्ञाज्ञानानलो महान् । वैरोचनो महादीप्तिज्ञीनज्योतिर्विरोचनः॥ जगत्प्रदीपो ज्ञानोल्को महातेजाः प्रभास्वरः। विद्याराजोग्रमन्त्रेशो मन्त्रराजो महार्थकृत्॥

इति। गाथाद्वयेन मायाजालेऽपरिनिमत्तं भगवतोक्तं सन्ध्याभा-षान्तरेण पूर्वोक्तान्निरभ्रगगनाद्भवति प्रतिभासो यः स गगनोद्भवः स्वयम्भूः सर्वविकलपरिहतिचित्तादिति। अत्र प्रज्ञाज्ञानानल इति ज्वा-लाप्रतिभासः। वैरोचनो महादीप्तिरिति चन्द्रप्रतिभासः। स एव ज्ञान-ज्योतिर्विरोचन इति। जगत्प्रदीप इति सूर्यप्रतिभासः। ज्ञानोल्का इति राहुप्रतिभासः। महातेजाः प्रभास्वर इति विद्युत्प्रतिभासः। विद्याराजोग्रमन्त्रेश इति बिन्दुप्रतिभासो नीलवर्णचन्द्रमण्डला-कार इति। मन्त्रराजो महार्थकृदिति सर्वोकारत्रैधातुकभावप्रतिभासो मायास्वप्रप्रतिभासेन तुल्यो दृश्यते योगिना प्रत्याहारेणेति चक्कुरादी- न्द्रियकरणेन । ततः प्राणयामबन्धेनैभिः(?) करणैर्बन्धसंयोगैः साधयेड्रु-वनत्रयं कामरूपारूप्यलक्षणं स्थिरचलस्वभावात्मकमिति ॥ तथा डा-किनीवज्रपञ्चरे भगवानाह ।

सिध्यत्यशेषिनःशेषं त्रैधातुकं चराचरम्। लोकधातुषु सर्वेषु यावन्तो वज्रदेहिनः॥

इति षडङ्गयोगभावनेनेति भगवतो नियमः। तथा श्रीसमाजे भगवानाह।

अभावे भावनाभावो भावना नैव भावना। इति भावो न भावः स्याङ्गावना नोपलभ्यते॥

इति । अभावे निरश्रगगने भावना प्रत्याहारः । स एवाभावे भा-वनाभाव इति । भावना नैव भावनेति । इति प्रत्याहारभावनाया-ऽभावे निरश्रगगने सा भावना । नैव भावनेति । विकल्पभावनारिहत-त्वादिति भावो यः प्रत्याहारेण दृष्टः स भावो न भावः स्याद्विकल्पा-तीतानागतवर्तमानभावाभ।वद्र्यानादिति । अतो विकल्पभावना नो-पलभ्यते प्रत्याहारभावनायामिति भगवतो वाक्यम् । इयं च भावना प्रज्ञापारमितायामपि भगवतोक्ता।तद्यथा।अथ खलु राक्रो देवानामिन्द्र आयुष्मन्तं सुभूतिमेतद्वोच्य आर्यसुभूतेऽत्र प्रज्ञापारमितायां यो-गमाप्स्यते क स योगमाप्स्यते । सुभूतिराह । आकारो स कौद्यिक-योगमाप्स्यते । यः प्रज्ञापारमितायां योगमाप्स्यतेऽभ्यवकारो स कौ-शिको योगमाप्तुकामो यः प्रज्ञापारमितायां शिक्षितव्यं मंस्यत इति ॥ महामुद्राभावना प्रतिसेनामायातुल्या निरभ्रे गगने भगवतोक्तेति । एवं प्रत्याहारेण ध्यानेन सेवाङ्गमुच्यते । ततोऽमृतकुण्डलीविम्बसंज्ञ्या सन्ध्याभाषान्तरेण वायुरित्युक्तम् । स च पश्चप्रकारः । तथा च समा-जोत्तरे भगवानाह ।

पश्चरत्नमयं श्वासं पश्चबुद्धैरधिष्ठितम् । निश्चार्य पिण्डरूपेण नासिकाग्रे विभावयेत् ॥

इति । इह पश्चरत्नशब्देन रसना पश्चमण्डलधर्मिणी पृथिव्यादि-पश्चधातवस्तन्मयं श्वासं पश्चरत्नमयिमति सव्यनासापुटे । तथा पश्च-बुद्धा ललना पश्चमण्डलधर्मिणो विज्ञानादिपश्चस्कन्धाः । तैरिधिष्ठितं ६ से.

श्वासं वामनासापुट इति । निश्चार्य पिण्डरूपेणेति । इह पिण्डं सच्या-वसव्यमण्डलानात्मकत्वं मध्यमायामवधूत्यां प्राणवायोरिति । तं च प्राणवायुं निश्चार्य पिण्डरूपेण नासिकाग्रे विभावयेत्। अत्र नासि-काराब्देन नाभिहृत्कण्ठललाटोष्णीषकमलकर्णिकोच्यते । तस्याग्रे भा-वयेत् । नासाग्रे भावयेत् । कर्णिकात्कर्णिकामध्ये न सञ्यावसञ्यक-मलदल इति । एवं बिन्दुस्थाने पिण्डरूपेण निरोधितः प्राणः । तेनैव तस्य धारणोच्यते । एवमङ्गद्वयेनोपसाधनममृतकुण्डलीबिम्बेनेति । त-देवोपसाधनं वज्रजाप इत्युच्यते । मध्यमाभिन्नाङ्गेन जप्तव्यमिति । अ-भिन्नाङ्गेन करणेनेति। प्राणस्य न वामदक्षिणाभ्यां प्रचार इति। उ-ष्णीषविम्वे दष्टे सति पश्चात्प्राणायामं कुर्यान्मन्त्रीति । गुरूपदेशः सन्ध्याभाषान्तरेणावगन्तव्य इति । प्राणायामधारणोपसाधनसुच्यते । ततः साधने देवताविम्बमिति । इह धारणावलेन नाभिस्थां चण्डालीं ज्वालितां पर्यति योगी सर्वावरणरहितां प्रतिसेनोपमां महासुद्रामन-न्तवुद्धरिदममेघान् स्फारयन्तीं प्रभामण्डलविराजिताम्। तामनुस्मृतिं साधनमाह । धारणान्ते चण्डालीं योगी भावयेदिति नियम: । तत-स्तस्या ज्ञानार्चिषा स्कन्धघात्वायतनादीनि दग्धान्येकलोलीभवन्ति। वामद्क्षिणनाडीगतानि विज्ञानादीनि पृथिव्यादीनि च मण्डलस्वभा-वानि ललाटे चन्द्रमण्डले प्रविष्टानि। ततश्चण्डाल्या ज्ञानार्चिषा चन्द्रे द्वते सति यद्बोधिचित्तं बिन्दुरूपेणाधोगतं कण्ठे हृदि नाभौ गुद्यकमल आनन्दपरमविरमस्वभावेन । ततो वज्रमणि यावत्सहजानन्दस्वभावे-नेति । अथवा विचित्रविपाकविमद्विलक्षणस्वभावेनेत्येवं षोडश-कलापूर्णे मण्यन्तर्गतं यदा सुखं ददाति भावनाबलेन \* \* \* स-दशमिति दष्टान्तमात्रं स्वरूपतो द्वीन्द्रियजं \* \* \* कोटीसहस्रत-मीमपि कलां नाईति परमाक्षरसुखस्योति । इहाक्षरसुखावस्था या स-हजानन्दरूपिणी सावस्था काप्यविज्ञेया बालयोगिनाम्। बोधिसत्त्वैः शून्यता समाधिरित्युच्यते । न पुनलैंकिकरूख्यैव नास्तिक्यार्थानुया-यिनी । एवं षडङ्गयोगेन बुद्धत्वं योगिनां सिध्यतीति ।

। सेवा पश्चामृताचैर्जलिनिधकुलिशैर्मन्त्रजापादिभिश्च प्रलाहा-रादिभिः स्यात्कुलिशकमलजेनामृतेनोपसिद्धिः । आनन्दाचैश्चिवज्रा-ज्जसमरसगतभावनासाधनं स्थात्प्रज्ञासङ्गेऽच्युतं सम्भवति खलु

महासाधनं सूक्ष्मयोगात् ॥ इहादिकर्मिकेण प्रथमं सेवा कर्तव्या सा-धनविधिना सेवा पश्चामृताचैरिति। बाह्ये पश्चामृतं विडादिकमाच-शब्देन गोकादयस्तैर्भक्षितैः सेवा देवतातोषनार्थम्। अध्यात्मनि पश्चा-मृतानि पश्चस्कन्धाः। आद्यशब्देन पश्चेन्द्रियाणि पश्चप्रदीपाः। तेषां निरपेक्षता सेवा दारीरद्रव्यतृष्णापरित्यागस्तया सेवया देवता वरदा भवन्ति न गूढादिना भक्षितेनेति । जलनिधिकुलिशैरिति । कायभोग-निरपेक्षता । वाग्भोगनिरपेक्षता । चित्तभोगनिरपेक्षता । च्यवनसुख-निरपेक्षता सेवा। कायवाक्चित्तानां ब्रह्मचर्घं संयम इत्यर्थः। अनया देवता वरदा भवन्ति। न भवभोगस्ष्टहयेति। मन्त्रजापादिभिश्चेति। इह मन्त्रजापो नाम प्राणसंयमः। आदिशब्देन रेचकपूरककुम्भक-योगः सदा सेवा तया देवता वरदा भवन्ति । देवता न प्राणेन यन्त्रि-तेन वाग्जल्पितेनेति नीतार्थः। नेयार्थेन पुनरक्षमालादिना जापादिकं कर्तव्यं सामान्यसिद्ध्यर्थम्। इदानीमुपसाधनमुच्यते। प्रत्याहार इत्यादि। इह संसारिणामाहारश्रक्षुरादीन्द्रियै रूपादिविषयग्रहणं तत्परित्यागः प्रत्याहार इत्युच्यते । शून्यताविम्बेऽन्यैश्वश्चरादिभिर्मीसाचैरन्यरूपा-दिविषयग्रहणमुपसाधनं तथा ध्यानं प्राणायामश्च धारणा च कुलि-शकमलजेनामृतेनाच्युतेनोपसाधनं नीतार्थेन बाह्ये देवतोत्सर्जनेन नेयार्थेनेत्युपसाधनसिद्धिः॥ इदानीं साधनमुच्यते । आनन्देत्यादि । इहानन्दे त्रिवज्राः कायवाक्चित्तविन्दवोऽब्जसमरसगता भावना सा-धनं स्याद्हृन्नाभिगुह्ये बिन्दूनां स्थितिरित्यर्थः। एवं साधनम्। ततो महासाधनं प्रज्ञासङ्गेऽच्युतं सुखं सम्भवति यदा तदा खलु महासाधनं सूक्ष्मयोगिमिति सुषुम्नानाडिकोर्ध्व शुक्रसंयोगान्महासाधनिमत्युच्यते नीतार्थेन । नेयार्थेन पुनः प्रज्ञाधर्मीद्यनासिकाग्रे सर्षपादिकमिति नि-यम एवं महासाधनं भवति । इदानीं मृद्वादिभेदेन सेवादिकमुच्यते ॥ आदौ वै शून्यताबोधिरपि खलु ततः सङ्ग्रहश्चन्द्रविन्दोर्विम्बोत्पत्तिश्च तस्मात्प्रवररसकुलैरक्षरन्यास एव । एषा सामान्यसेवा जलनिधिकु-लिदौः साधनं मध्यमं चात्रोपायश्चतुर्घा भवति मृदुदृदः साधनाङ्गे त-थैव।। इहोत्पत्तिक्रमे प्रथमं शून्यताबोधिरिति। प्राणिनां मरणान्ते स्कन्धपरित्यागादुत्पत्त्यंशिकस्कन्धग्रहणात् । यदन्तरालं शून्यतालक्षण-मेकं त्रिभुवनदर्शनं तच्छून्यमित्युच्यते खलु निश्चितम्। ततः क्षणात्प- श्चात्सङ्ग्रहश्चनद्रविन्दोरिति । इहालयविज्ञानस्य मातृगर्भे शुक्रबिन्दूनां यहणं नाम सङ्ग्रहः । ततः शुकादिग्रहणात्तस्माद्विम्बोत्पत्तिनीम स-समासैर्गर्भनिष्पत्तिः कायनिष्पत्तिरित्यर्थः । ततः प्रवररसकुलैरिति पश्चस्कन्धैश्रश्चरादीनामक्षरन्यासो रूपादिविषयप्रवृत्तिरिति। एवं देवता-साधनेऽपि कल्पनामेकां भावयेदादिकर्मिकः। एषा सामान्यसेवा जल-निधिकुलिदौरिति कायवाक्चित्तज्ञानवज्रनिष्पन्नैः साधनं मध्यमं च प्राणनिष्पत्तिः । अत्रोपायश्चतुर्घा भवति । सेवाङ्ग उपसाधनाङ्गे मृदुदृढ-साधनाङ्गे तथैव षोडशवर्षावधेरिति नियमः। अत्र मृदुर्जातबालो दन्तोत्थानात्तु मध्यवालः दन्तपातात्कुमारः पुनर्दन्तोत्थानात्षोडश-वर्षोध्वं प्रौढः। पुत्रदुहितृजनकत्वादिति। एवं सर्वदेवतानां चतुर्विध-मङ्गं योगिना भावनीयमिति लौकिकसत्यनियमः। इदानीं परमार्थ-सत्येन बुद्धविम्बनिष्पत्तिरुच्यते। इह प्रथमं शून्यताबोधिरिति। अन्ध-कारे न किश्चिद्पि चिन्तनीयम्। ततः सङ्ग्रहश्चन्द्रविन्दोरिति। बिन्दु-पर्यन्तं धूमादिनिमित्तग्रहणमिति । बिम्बोत्पत्तिश्च तस्मादिति तस्मा-द्दिन्दोर्विश्वद्दीनं विम्बोत्पत्तिरिति प्रवररसकुलैरिति । निरावरणैः षट्-कुलैरक्षरन्यास इति । प्रादेशिकस्कन्धधात्वायतनादीनां निरोधः। ततो मृद्रादिभेदो भूमिलाभेन भवति यावन्न द्वादशभूमीश्वरो भवति। ततो ब्राद्शाकारसत्यार्थः षोडशाकारतत्त्वविद्विशत्याकारसम्बोधिविबुद्धः स-वीवित्परः । इति नियमः । इदानीं प्रत्याहारादिफलमुच्यते ॥

प्रसाहारेण योगी विषयविरहितोऽधिष्ठयते सर्वमन्त्रैः
पश्चाभिज्ञानलाभी भवति नरपते ध्यानयोगेन शुद्धः ।
प्राणायामेन शुद्धः शिशाविरहितः पूज्यते बोधिसत्त्वैमीरक्लेशादिनाशं विशति दशबलं धारणाया बलेन ॥
संशुद्धोऽनुस्मृतेः स्याद्धिमलमपि च भामण्डलं ज्ञानिबम्बात्
तस्माच्छुद्धः समाधौ कतिपयदिवसैः सिध्यति ज्ञानदेहः ।
प्रसाहारादिभिवें यदि भवति न सा मन्त्रिणामिष्टसिद्धिनीदाभ्यासाद्धठेनाब्जगकुलिशमणौ साधयेद्विन्दुरोधात् ॥

इह प्रत्याहारेण यदा योगी शुद्धो भवति बिम्बेन स्थिरीभूतेन तदा सर्वमन्त्रैरधिष्ठचते वचसा वरदानादिकं ददाति। पश्चाभिज्ञानलाभी भवति नरपते ध्यानयोगेन शुद्ध इति । इह यदाऽनिमिषचक्षुर्भवाति तदा दिव्यचक्षुर्भवत्येवं दिव्यश्रोत्रो ध्यानेन शुद्धो भवति । प्राणाया-मेन शुद्ध इति यदा रविशशिमार्गरहितो योगी भवति सदा मध्य-मावाहस्तदा प्राणायामेन शुद्धः सन् पूज्यते बोधिसत्त्वैः प्रशस्यत इत्यर्थः । मारक्केशादिनाशं विशति दशबलिमिति शून्यताबिम्बं ग्रा-ह्मग्राहकचित्तं विदाति धारणाया बलेनेति प्राणस्य गतागतक्षयेणैक-लोलीभवति । संशुद्धोऽनुस्मृतेरिति विम्वालिङ्गनं चित्तस्य सर्वविक-ल्परहितत्वं तस्माच्छुद्धो यदा तदा विमलं प्रभामण्डलं भवति । अपि च राव्दाद्रोमकूपात्स्फुरत्पश्चरइमयो निश्चरन्ति ज्ञानबिम्बात्। शून्य-विम्बादिति । तस्माच्छुद्धः समाधाविति । इह ग्राह्यग्राहकचित्तयो-रेकत्वेन यदक्षरसुखं भवति तत्सुखं समाधिरुच्यते। तस्माच्छुदः समाधेः शुद्धो वैमल्यं गतः कतिपयदिवसैस्त्रिपक्षत्रिवर्षेः सिध्यति । ज्ञानदेह इति द्शबलविश्वतादिकं प्राप्तो बोधिसत्त्वो भवतीति प्रत्या-हारनियमः॥ ॥ इदानीं हठयोग उच्यते । इह यदा प्र-त्याहारादिभिर्विम्वे दृष्टे सत्यक्षरक्षणमुत्पचते अयन्त्रितप्राणतया तदा नादाभ्यासाद्धठेन प्राणं मध्यमायां वाहयित्वा प्रज्ञान्जगतकुलि-शमणौ बोधिचित्तबिन्दुनिरोधादक्षरक्षणं साधयेन्निष्पन्देनेति हठयोगः। नादाभ्यासोऽत्रैवोक्तः।

या शक्तिनीभिमध्याद्वजित परपदं बाद्शान्तं कलान्तं सा नाभौ संनिरुद्धा तिंडद्नलिनभा दण्डरूपोत्थिता च। चकाचकान्तरं वै मृदुलितगितिश्चालिता मध्यनाङ्थां यावचोष्णीषरन्ध्रं स्पृशित हठतया सिचवद्धाद्धचमी॥ अपानं तत्र काले परमहठतया प्रेरयेदृध्वमार्गे उष्णीषं भेद्यित्वा वजित परपुरं वायुयुग्मे निरुद्धे। एवं वज्रप्रबोधान्मनिस सिवषये खेचरत्वं प्रयाति पञ्चाभिज्ञाखभावा भवित पुनिरयं योगिनां विश्वमाता॥ प्रज्ञाज्ञानं च चित्तं भवित दशविधस्तस्य चाभासः स एव सेकोऽस्मिन्मज्ञनं यद्विमलशिशिनभादशिवम्बोपमे वै। तस्मान्निर्वणसौद्याच्युतमिप सहजं चाक्षरं वे चतुर्थम् यस्यैतद्वुद्धवक्त्रं हृद्यमुखगतं वर्तते श्रीगुरुः सः॥ इह प्रज्ञा च ज्ञानं च यथासङ्ख्यं ग्राहकचित्तं तस्य च ग्राहक-चित्तस्य यो द्राविधो धूमादिको ग्राह्याद्र्ञीभासः प्रतिसेनावत्स एव ज्ञानं ग्राह्यचित्तमित्यर्थः। एवमाद्र्ञी खचक्षुःप्रतिविम्बमिव खचक्षु-ग्रीह्यमिति प्रज्ञा च ज्ञानं च सेकोऽस्मिन्मज्ञनं यदिति। इह ग्राह्य-चित्ते ग्राहकचित्तस्य यस्तिस्मन् प्रवेशो बाह्यविषयेष्वप्रवृत्तिः प्रत्या-हारो ध्यानं प्राणायामो धारणा मज्ञनमित्युच्यते षडक्ने। तस्मान्म-ज्ञनान्निर्वाणसौक्यमच्युतमि सहजं चाक्षरं व चतुर्थे सुखं बालप्रौद-स्पन्दानां परं लोकोपममितकान्तं त्रैलोक्याचारमुक्तमित्यर्थः। हसिते-क्षणस्पर्शालिङ्गनपाणिव्याप्तिव्रन्दरहितं कर्ममुद्राज्ञानमुद्राहेतुरहितं श्-न्यतासर्वीकारप्रतिभासलक्षणमिति। इदं बुद्धवक्त्रं ज्ञानवक्त्रं यस्या-चार्यस्य हृद्यगतं भावितं खानुभवं सुखगतं शिष्यभ्यः प्रतिपादनाय चर्तते सर्वकालं स श्रीगुरुवेज्रधर इत्यर्थः॥ ॥ इदानीं यो-गोपसंहार उच्यते।

मध्ये प्राणप्रवेदाः सरविद्यद्यागतेर्वन्धनं सव्यवामे चित्तं मुद्राप्रसङ्गे परमसुखगतं वज्रसम्बोधनं च। पद्मे वज्रध्वनिर्वा स्वकरसिललजोल्लालनं सौख्यहेतो-बीजात्यागः स सौख्यं मरणभयहरः श्रीग्ररोवेक्त्रमेतत्॥

इह प्रथमं योगिना मध्ये प्राणप्रवेदाः कर्तव्योऽवधूत्यां येन निमित्तं पद्म्यतीत्येकं श्रीगुरोर्बुदस्य कायवज्रवक्त्रमुच्यते तस्मात्सरविणा दक्षिणगतिना सार्धे दाशिगतेर्वामनाडीगतेर्वन्धनं प्राणस्येति नियमः। प्राणायामो दितीयवाग्वज्रम्। चित्तं मुद्राप्रसङ्गे विम्बेऽनुरक्तम्। बोधिचित्तं द्वतं तृतीयं चित्तवञ्रं परमसुखगतं वज्रसम्बोधनं च।

अथ विम्बहारेणानन्दो न भवति तदा पद्मे वज्रध्वनिर्वा शनकैः कर्तव्यः। अथ \* \* न लभते तदा \* \* \* कर्तव्यं सौख्यवृद्धिहेतोः पातहेतोर्ने। एवं बीजात्यागः। स सौख्यं भवति मरणभयहरः श्रीगुरो-र्वक्त्रं चतुर्थे ज्ञानवक्त्रमेतदिति योगाभ्यासनियमः॥

॥ इदानीं पश्चमण्डलक्षय उच्यते ।
पृथ्वी तोयं प्रयाति ज्वलनमपि जलं पावको मारुतं च
वायुः श्न्यं च शून्यं वजाति दशविधं वैनिमित्तं निमित्तम् ।

सर्वोकारं प्रयात्यक्षरपरमसुखानाहरं ज्ञानकायं ज्ञानादृष्टिश्च सिद्धिर्भवति नरपते जन्मनीहैव पुंसाम्॥

इह यदा योग्यनिमिषनयनो भवति क्रोधदृष्ट्या शून्य आरोपित-चित्तः। तदा वामे दक्षिणे वा पृथिवीत्युपलक्षणं यदा दक्षिणे पृथ्वी-प्रवाहकाले योगी भावनां करोति तदायं विधि:। न पुनर्वीमनाडी प्रवाहकाल आकारामण्डलादिकमतः। तेन वामे दक्षिणे वायुमण्डलं वहति प्राणस्तद्धर्मित्वात्तद्देवमण्डलमुच्यते । तेन दक्षिणनाड्यां पृथिवी-मण्डले प्राणोऽब्मण्डलं याति। एवं ज्ञानमण्डलं यावहामनाङ्यामा-काशादिना याति। एवं शून्यं व्रजति दशविधं निमित्तं धूमादिकं निमित्तं सर्वोकारविम्बं वजिते विम्बं चाक्षरसुखं वजित । तदेव ज्ञानं प्रज्ञापारमिताया ज्ञानादि आकाशगमनादिका सिविश्व त्रैधातुकेथ-रत्वं भवति नरपते जन्मनीहैव पुंसामिति मार्गप्रवेदानियमः॥ पूर्व-पूर्वसेकापेक्षमुत्तरोत्तरसेकं श्रीकालचकविमलप्रभादिवचनैः स प्रपश्च-मभिधाय लोकोत्तरसेकं च सिक्वा तत्त्वं प्रकाशयेदिति लौकिकसेक-पूर्वकोऽपि षडङ्गयोगहेतुक एवेति षडङ्गयोगं च श्रीकालचकादिवच-नैरेव विस्तरेण प्रतिपाचेदानीमस्यैव साधनमित्यादिप्रकृतं व्याख्या-तुमारभ्यतेऽस्यैव निरवशेषक्केशज्ञेयावरणेन स दाहकस्य सर्वज्ञज्ञा-नाग्नेः साधनं स्फूटीभावं धूमादिभिः कुर्याचोगी। किंभूतैस्तैः सर्व-स्मिन्मू लतन्त्रे लघुतन्त्र आर्यप्रज्ञापारमितादिनीतार्थस्त्रे प्रसिद्धेर-कस्माच्छून्ये प्रतिभासनात्प्रतिभासैः सर्वविकल्पोपरमाद्चिन्तितैस्त-त्त्वफलस्य पूर्वरूपकान्निमित्तैर्याह्यग्राहकरहिता खभावशृन्यता धीः प्रज्ञा तद्धिम्बैर्योगिप्रत्यक्षाभासैः । बाह्याध्यात्ममलाननुलिप्तत्वान्नभःसमैः । सद्सदादिविकल्पकलङ्कानङ्कितत्वात् । अस्तिनास्तिव्यतिकान्तैयोगि-खसंवेचत्वात्प्रत्ययार्थैः खचेतसः सर्वोकाराकृत्रिमाद्भुतिनःखभावभाव-रूपत्वात्सर्वतः परमाणुरजःसन्दोहवर्जितैः । सकलबाह्याध्यात्मव्या-पक्तुक्रुधूमाकारः शून्याभासः। अयं च मेघाभासानन्तरमुत्पद्यते। यथोक्तम्।

प्रथमं मेघवद्गाति द्वितीयं धूष्रसन्निभमिति।

एवं चलज्जलाकारमरीचिः खद्योतदीपाकारौ प्रसिद्धावेतानि चत्वारि निमित्तानि निरन्धगृहेऽन्धकारभवत्वाद्रात्रियोग आकादायोगश्च। यथोक्तं श्रीसमाजादौ प्रथमद्वितीयविलोमेन। निरोधवज्रगते चित्ते निमित्तोद्ग्रहो जायते। प्रथमं मरीचिकाकारं द्वितीयं धूम्रसन्निभम्॥ तृतीयं खद्योतकाकारं चतुर्थे दीपमुज्ज्वलम्। पश्चमं तु सदालोकं निरभ्रगगनसन्निभमिति॥

ततो निरश्रगगनसमाभासपूर्वो वह याकारः शून्याभासोज्ज्वलः । इन्दुभास्कराभासौ प्रसिद्धौ । तमोति राह्वालोकः कृष्णरत्नवदाभासः । कलेति विद्युदाभासः । महाबिन्दुरिति सचराचरद्योतकनीलवर्णचन्द्र-मण्डलाकाराभासः । एतानि षण्णिमित्तानि निरश्रगगनालोकभवत्वा-दिवयोगोऽभ्यवकाशयोगश्च ततस्तन्मध्यगामिसम्भोगकायात्मकबुद्ध-बिम्बद्शनसहितमेकश्चणे करस्थनीरोपमखच्छसर्वोकारघटपटादिद्श्रीन-विश्वबिम्बप्रभाखरम् । पिहितापिहितनेत्राभ्यामिति । अन्तरालावल-मिबतयाऽधीन्मीलितलोचनाभ्यां शून्य आकाशे ग्राह्यग्राहकरहिते यन्त्रानुकल्पितं स्वभवद्विम्बं योगिप्रस्यक्षं तद्विम्बं विश्वविम्बं भावयेध्यानाङ्गेन स्थिरीकुर्योदुक्तं मध्यमायां जिनजनन्यां रत्नालोको नाम समाधी रत्नप्रदीपो नाम समाधिः सर्वोकारद्शीं नाम समाधिरित्यादि । नाम-सङ्गीत्यां च प्रत्यक्षः सर्ववुद्धानां ज्ञानार्चिः स्वप्रभाखर इति ॥ आर्यनागार्जुनपादैश्च-

अस्तिनास्तिव्यतिकान्ता बुद्धिर्येषां निराश्रया।
गम्भीरस्तैर्निरालम्बः प्रत्ययार्थो विभाव्यते॥
कम्बलाम्बरपादैरपि–

ज्ञेयान्यन्यत्र लिङ्गानि लब्धालोकेन योगिना।
सिद्धेरव्यभिचारिण्यो धूमवत्कृष्णवर्त्भनः॥
करोति स्तब्धतामक्ष्णोः श्विरसञ्चावनम्रताम्।
स्तैमित्यं चित्तचैत्तानां शून्यतां शून्यतेक्षिणाम्॥
अन्यैरपि-

विमलनभसि यस्मिन्निर्मिते लोचनार्डे स्फुरदुरुकरुणार्द्रीदाशयागादमार्गीत्। सदसदुभयभावाभावनिर्भेद्याकस्मात् उद्याद्खिलधमाद्यन्वयः शन्यतायाः॥ तथा।

आदावाचन्तनिर्मुक्तो मध्यमात्रं समाश्रितः। तत्रस्थो वर्जयेचस्तज्ज्योतिरस्य दशात्मकम्॥

इहान्तरालावगमो महागुरुप्रसादतः पुण्यवतामुदाहृतः । अयं हि योगीश्वरवज्रगीतितः प्रचक्षते संवृतिप्रदः । श्रीसरहपादैरुक्तम्-

मृदो अन्तरालपरिमाणह । तुट्टै मोहजाल गुरु पुच्छिअ जानह ॥ पढमे यै आआस विसुद्धो । चाहंते चाहंते दिट्टि निरुद्धो ॥

तथा-

अचउ किं बहुवोक्षिऐ धम्मह एह पम्माण । आधउग्घाडे लोअणे दिट्टिविसामे जाण ॥ उह दूरे गअण मंज्ञो.... अङ्गुआ । पेक्खु रे सुसुकु सुण्णअरूआ ॥ सुसुकु फुलिङ्गौ अनुपमफुल्ला । लेहू रे कुसुम अनग्घ विसुल्ल ॥ एहूसो फुल्ला नानवण्णे ।

तथा-

सम्बरफुलि लामाकाए अपतिठाणगरूआ। भावाभावविमुकारसञ्जल इ सुद्धसरूआ॥ चिन्ताचिन्तते पोहा इ गेलिरती। दीवा जाली वाट चाहन्ति सान्ती॥

तथा-

उइअ उरे भुसुकुतारा । शान्ति भणइ पोहान्तपहारा ॥

सो फुछा फुलिङ्गौ सूणारण्णे॥

पुन:-

पुण्णिमचन्दा उइअउ जन्ने। चिअराअनिमिलिअ तन्ने॥ आकढकरणा डमरुलिबाजअ। आज्ज देव निरालें राजअ॥ वामे दाहिणे गुमघाट। भणइ काहू अन्तरालें वाट॥ अनुभाववोहरअण सुटु गूढो। सुचऊ नाअर बज्झाइ मूढो॥ फुलिआ पश्चफुल अवलीना। आकटचीअ निरालेंदीना॥

तथा-

कीस कए लेक अब्सुआ।
चान्द्सुज्ज बान्धि जालिलि क दीवा॥
इसइ सान्ती सअ आपणकरि सस्ती।
आकासविआअल देखी॥

पुन:-

गम्भीरधर्म सूनिआ बढ तुट्टो । णिसि अन्धारी किम्पि न दिट्टो ॥ गअणशिहरें जइ फुछइ फुछा । शान्ति भणइ टब्वें तुदृह भुछ ॥ अन्यैश्चोक्तम्-

अन्तरालमणपवणानयणा । एककाल जइ जो धम्म निडणा ॥ अवस उअज्जइ जिनगुणरअणा। एत्त उ सअल तथागतवअणा ॥

पुन:-

विविह्विअप्पविविज्ज अचिओ । अन्तराल जइ नअणिकओ ॥ फुड पतिहासइ दहविहमग्ग।
तिहें योइसर सञ्जल इ लग्ग॥
णिअमण सञ्जल लक्षन रहिओ।
अद्ध्रघाडें लोअनें साहिओ॥
मज्झें पवण हालइ तब्वें।
वज्जाण लघूञ्चा उद्गइ तब्वें॥

तस्मात्सन्देहतो धूमादिमार्गा बुद्धत्वार्थिना भावियतव्याः॥

ननु सकलकल्पनाकलङ्कानङ्किता महामुद्राभावना च समारोपस्त-त्कथं भावयेदित्युक्तमित्याह । अभाव इत्यादि । इह ह्यालम्बनं द्विविधम्। प्रत्यक्षमनुमानं च । तदुक्तं श्रीकालचेके तदीकायां च –

प्रत्यक्षं चानुमानं द्विविधमिह भवेदेवतालम्बनं यत् प्रत्यक्षं तत्त्वयोगादुडुरिव गगनेऽनेकसम्भोगकायः। अप्रत्यक्षेऽनुमानं मृतकतनुरिवातत्त्वतः कल्पनं यत्

चित्रादौ दर्शनीयं चुपरिणतिधयां योगिनां भावनार्थम् ॥ इह सत्त्वानामारायवरोन योगिनां प्रत्यक्षं चानुमानं द्विविधमपि भवेदेवतालम्बनं यत्तयोः प्रत्यक्षानुमानयोर्थत्प्रत्यक्षं तद्वथपगतसकल-कल्पनाकलङ्कं सद्गुरुमार्गोपदेशजाततत्त्वयोगाद्गगन उडुरिव भवेत्काल-चकवद्नेकसम्भोगकायं मांसाद्चिक्षुत्रीद्यं मायास्वमसद्दर्शं त्रिभवं त्र्यध्वनि। अत्र प्रथमं मांसचक्षुषाऽऽदिकर्मिको योगी विश्वविम्बमभि-ज्ञामन्तरेण पर्यति । ततो दिव्यचक्षुषाऽभिज्ञावधिवशात् । ततो बुद्धचक्षुषा वीतरागावधिवशात्। ततः प्रज्ञाचक्षुषा बोधिसत्त्वावधि-वशात्। ततो ज्ञानचक्षुषा सम्यक्सम्बुद्धावधिवशात्। सर्वोपधिविनि-र्भुक्तितः। एवं तथागतस्य पश्चचक्षुंसि मांसादीन्युक्तानि शून्यतादर्शनं प्रति । अन्ये सत्त्वाः शून्यताद्शेनविषये जात्यन्धा इति तत्त्वभावना-नियम:। अतत्त्वसाधने पुनरप्रत्यक्षेऽनुमानं मृतकतनुरिवातत्त्वतः कल्पनं यत्। तचित्रादौ द्रभैनीयमिति। मृतकतनुरिव सर्वथा तत्त्वद्र्भना-भावात्। शववत्। चित्रप्रतिमाघिटतानि सित्त्का वुद्धबोधिसत्त्वानां मण्डलचक्रं वा लिखित्वा नियताकारं द्शीनीयं बालयोगिनां मन्दानां भावनार्थमिति विकल्पभावनानियमः। तस्माद्भावे निरभ्रे गगने स्वम-

<sup>1.</sup> Tib. seems to suggest sandhi instead of avadhi (ts'ams).

मायादिसहशे विम्बे प्रत्याहारेण दृष्टे या भावना ध्यानाङ्गेन त्रैकालि-कन्नैधातुकप्रतिभासात्मकस्य प्रत्यात्मवेद्ययोगिस्वचेतसः प्रबन्धेन प्रवर्तनं सा योगिनां भावना कल्पना न भवाति अस्तिनास्तिभावाभावादि-सकलविकल्पजालविषयविज्ञानादिप्राणापानवायुनामुपरमादेव स्फुटतर-इयध्वन्नैधातुकप्रतिभासस्योदयात्। उक्तं चार्यदेवपादै:-

आत्मन्येव लयं गते भगवति प्राणाधिपे स्वामिनि श्वासोच्य्वासगणे गते प्रशानित जीवानिले यन्त्रिते। यो ज्योतिः प्रसरः प्रभास्वरतरो योगिश्वराणामसौ स्वाङ्गादेव विनिर्गतो हततमास्त्रैलोक्यमाक्रमति॥

## सरहपादैश्च-

कल्पविनाशान्नाशं बुद्धेरनुकल्पयन्ति किल कुधियः। अस्मादेव तु सुधियामुद्यति गगनाधिकं किमपि॥ अपुन्व वसन्त दुकेल्ला शवरोऽम्बर फलइ फुल्लइ। भोडिअहात्थेन चाहि अइविरहें केलि करेइ॥ अनिमिअलोअण चीअ निरोहें। पवणहोवान्सइ सद्गुरुवोहें॥

त्रैकालिकविश्वरूपस्यापि चेतसो न भावोऽतीतादिवस्तुरूपत्वं तेषा-मभावात्परमाणुधमेतातीतत्वाचातीतादेव भावेऽपि नैवाभावः सर्वो-पाख्याविरहलक्षणिश्चत्तस्य क्रुत इत्याह बिम्बेऽकल्पितदर्शनादिति। यतो विम्बे विश्वविम्बाकारे चेतस्य कल्पितं सकलकल्पनापगतं दर्शनं प्रत्यक्षसंवेदनमसत्त्वापह्नवमनुभूयत एव। उक्तं च मूलतन्त्रे-

अस्तिनास्तिव्यतिकान्तो भावाभावाक्षये<sup>1</sup>ऽद्वयः। परमाणुधर्मतातीतः शून्यधर्मविवर्जितः। शश्वतोच्छेदनिर्भुक्तो वज्रयोगो निरन्वयः॥

इति । सरहपादैश्च-

सर्वाभावं गतवति मनःस्पन्दिसंसारकेऽस्मिन् आहो श्वभ्रे प्रविततिषयां चापि मोहप्रपाते।

<sup>1.</sup> Lines from 3 to 6 are not readable. Many attempts to reconstruct them with the help of the Tibetan translation have proved useless.

वन्चा देव्यो यदि खलु सदा सन्ति नालम्बनार्थाः। धर्मस्तम्भाः कुत इह तदा सत्सुखश्रीप्रभावः॥

अविकल्पितसिद्ध्यर्थमनुरूपं दष्टान्तमाह । प्रतिसेनामित्यादि । प्रतिसेनाशब्देन साधकचिन्तितो दर्पणादिषु प्रतिभासमानोऽथीं ऽभिधीयते । तमादर्शे दर्पणेऽवस्तुजां न चौरादिजडधर्मतां पद्येत् । प्रतिसेनावतारतन्त्रे किल द्र्पणखडाङ्गुष्ठप्रदीपचन्द्रसूर्योदककुण्डनेत्रे-ष्ववस्तुषु प्रतिसेनावतार उक्तः। तथातीतानागतं धर्मसंवरे शून्ये सर्वाकार विम्बे तत्त्वयोगी लब्धनिर्विकलपमार्गः पद्यत्यस्याः प्रतिसे-नाया दृश्यमानाया यो भावः प्रतिभासलक्षणः स न भावः स्यात्तदस्तु न भवति कुत इत्याह । वस्तुशून्यार्थदर्शनादिति । वस्तुना परमाणु-सन्दोहात्मना शून्यो व्यपगतः। स चासावर्थः। प्रतिभासलक्षणस्तस्य निर्विकलपप्रत्यक्षोपलम्भाद्रस्तुनोऽणुसन्दोहात्मकस्यातीनादेर-भावतोऽर्थः प्रतिभासलक्षणोऽस्ति लोक एव निर्वस्तुकोऽप्यर्थी दृष्टो यथा मायास्त्रमेन्द्रजालम् । अमुमेवार्थमाह् । असतीत्यादि स च निर्विकल्पाद्भान्तज्ञानोत्पादः । सर्वोकारजगद्थेसम्पादकत्वाचिन्ता-मणिरिव । ननु यदनालम्बनं तत्कथं जगद्रथेकारि विषयेण विनोत्पत्ति-रिति । दष्टान्तरुद्धिमाह । अद्दष्टामित्यादि । प्रागदुष्टमेव चौरादिक-मत्रस्था मन्त्राधिष्ठितलोचना कुमारी पद्यति प्रतिसेनासाधकपुरु-षास्तु तत्स्थानं गत्वा कुमारीकथितं साधारणनेत्राभ्यां पद्यन्ति। अयमाशयः। योगी सिद्धोपदेशमन्त्राधिष्ठितवुद्धिलोचनः कुमारीव-द्रखिलतबोधिचित्तचन्द्रोऽनुपदिष्टं पृथग्जनागम्यसंवरे लोकोत्तरं तत्त्वं पर्यति । तच सदा सदादिसर्वप्रपश्चवश्चितमित्याह । यदीत्यादि । अन्यचक्षुभर्यो ललाटादिभवाभ्यां न पद्यति नापि खचक्षुभर्योमन्यदा-ऽद्रीनात्। अनेन प्रतिसेनादृष्टान्तेन योगिप्रत्यक्षं सर्वथा स्वभावा-भावाद्जातम्। स्रमे कुमारिका पुत्रोपलम्भवितसङ्म्। सर्वज्ञज्ञान-मुक्तं चात्र समाधिराजसूत्रे। यथा कुमारी शयनान्तरेऽस्मिन् सा पुत्रजातं च पर्यत्। जातेऽतितुष्टा मृते दुर्मनःस्थिता तथोपमाज्ज्ञानतः सर्वधर्मान् ॥ कुमार्या यहृइयमानमजातमनुत्पन्नं तत्तस्या जातकं य-थोत्पन्नमिवेत्यर्थः॥ प्राणायाममाहेददो स्वप्नमायासददो विम्बे सर्वी-कारविश्वविम्बे दृष्टे सति ततस्तद्नन्तरं प्राणायामं प्राणापानवायो-

र्निरोधं पूरककुम्भकरेचकयोगेन निरन्तरमविच्छिन्नं कुर्यात्। कास्वि-त्याह । कर्ध्वेत्यादि । नाभेरूर्ध्वेमध्य तिसृषु तिसृषु नाडीषु यथाकमं प्राणापानयोर्निरोधं प्राणायामस्य कायादिघातुत्रयरोधकत्वात् । किंभू-तास्वित्यादि । चन्द्रेत्यादि । ऊर्ध्वे वामासव्यामध्यासु । अधो मध्या-वामासव्यासु । चन्द्रार्कराहुवाहिनीषु तिसृषु । विण्मूत्रशुक्रवाहिनीषु तिसृषु । तथा तोयाग्निशून्यवाहिनीषु । भूवायुज्ञानघातुवाहिनीषु । अन्यासां द्वासप्ततिनाडी सहस्रजन्मस्थानत्वाज्ञातिषु । चन्द्रेत्यादि । उर्ध्वे चन्द्रादिनाडीत्रयं कायवाक्चित्तानि । अधो विडादिनाडीत्रयं कायवाक्चित्तानि । आसां षट्कुलकल्पनामाह । चन्द्रेत्यादि । चन्द्र-स्तोयधातुरुपायस्य ग्रुकधातोः कायो भवति । प्रज्ञाया रजोधातोर्दिवा-कारस्तेजोधातुर्वीग्भवति रजोधातोरेव विण्णाडी कायः। विभोः ग्रु-क्रधातोर्मूत्रवाहिनी वाक् । अध्वेति शुक्रधातो राहुवाहिनी चित्तं रजो-धातोः शुक्रवाहिनी चित्तम् । ऊर्ध्वाधः षट्कुलमिति । तोयानिलाका-श्वाहिनीनामुपायाङ्गत्वाद्भूम्यग्निज्ञानवाहिनीनां प्रज्ञाङ्गत्वात् । सार्ध-द्शमासोपेतषण्णवतिवर्षाभ्यन्तरे मरणमरिष्टं तद्भवेत् वक्ष्यमाणनि-यमाद्धिकमारुत्यवाहैरुध्वेंऽधश्च कायोरित्याह । कायवाग्नाङ्योर्थथा-योगं ललनारसनयोर्विण्मूत्रनाड्योश्च यदाघो विण्णाडी निरुद्धा भवति तदोध्ववामनाड्यामरिष्टं भवति । यदा मूत्रनाडी निरुद्धा भवति त-दोध्वेदक्षिणनाड्यामरिष्टं भवति । एतच प्रपश्चेन वक्ष्यति । तमित्या-युदेशस्तस्य निर्देश उत्पाद इत्यादि। तमिति शुक्रवाहिन्योश्चारिष्टं नास्ति तमिति शुक्रवाहिन्योमीरुत उत्पत्तिर्गभीनिष्कमो मरणं स्थितिः खस्थता। न केवलं ग्रुक्रवाहिन्यवधूत्युत्पादादिकालत्रये वहति। किंच द्राद्शलप्रभ्रमणसाम्याद्रवेः प्राणवायोर्मेषादिलग्नात्मकवामनासापुटा-द्वृषभादिलग्नात्मकदक्षिणपुटात्सङ्क्रमसन्धौ विषुवाख्ये च मध्यमा वहित । तन्निर्दिशति लग्नोद्येत्यादि चन्द्रसूर्ययोः समवाहित्वाद्विषुवं विषुवत्सङ्ख्यामाह । षट्पश्चाशदित्यादि । प्रवेशनिर्गमावेकीकृत्यैक-लग्नोद्याभिसन्धौ सपाद्षद्पश्चाद्शद्वादारान्वहति । एवमहोरात्रेण द्वा-द्शलग्रसन्धौ पश्चसप्तत्यधिकषट्शतश्वासोच्छ्वासान्वहति । यान्सर्व-सत्त्वानां रारीरे षट्राताधिकैकविंदातिसहस्रश्वासान्ललनारसने वहतः

ता एव पश्चसप्तत्यधिकषट्रातेनोनान्वहतः। प्रात्यहिकपश्चसप्तत्यधिक-षट्रातश्वासान्मध्यमाया वर्षशतदिनैः षट्त्रिंशत्सहस्रैः सङ्गुण्य ततो द्निश्वासै: षट्शताधिकैकविंशतिसहस्रैविंभज्य लभ्यन्ते पञ्चविंशल-धिकैकाद्दादातद्नानि तानि च षष्ट्यधिकदातैर्वेषदिनैर्विभक्तानि त्रिपक्ष्यधिकत्रिवर्षाणि भवन्ति॥ ऊर्ध्वे या वामा सैव चन्द्रो ललनेडा तोयवाहिन्यमिताभतथागतस्वरूपा च। सव्यात्त्वर्कः पिङ्गलापरेति र-सना तेजोवाहिनी रत्नसम्भवस्वरूपा च अधो मध्या विण्णाडी भूवा-हिनी वैरोचनस्वरूपा च वामा तु मूत्रनाडी वायुवाहिन्यमोघसिडि-स्वभावा च ऊर्ध्व मध्यमा राहुनाडी शून्यवाहिनी अक्षोभ्यस्वभावा च। सैवाधः सव्या ग्रुकनाडी ज्ञानवाहिनी वज्रसत्त्वस्वरूपा च विण्णाडी चोध्वें चन्द्रमार्गेण सहैकीभवति । एकशुषिरत्वात्तथा मूत्रनाडी रवि-णैकी भवति । एवमुत्पादादिकालचतुष्टये शुक्रनाडी राहुणैकी भवति । या नाभ्यूर्ध्वेऽवधूती तस्याः सुषुम्ना तमोवहिनीति नामद्रयं या चाधः शुक्रवाहिनी तस्याः खगमुखा राङ्किनीति नामद्रयम् । नाभ्यादिपश्च-पद्मकर्णिकासु निर्गच्छन्त्यबधूती गतप्राणदाक्तिर्भूम्यादिपश्चधातृन् क-मेण वहति । तत्र नाभ्यब्जे भुवः पश्चगुणा गन्धरूपरसस्पर्शशब्दल-क्षणाः । हृद्याञ्जे तोयस्य चत्वारो गुणा रूपरसस्पर्जेशञ्दलक्षणाः । कण्ठाञ्जेऽग्नेस्त्रयो गुणा रसस्पर्शशब्दलक्षणाः। ललाटाञ्जे मस्तो द्वौ गुणौ स्पर्शदाब्दलक्षणौ । उषणीषाब्जे द्यून्यस्य दाब्दमात्रमेको गुणः । एतान् गृहीत्वाऽवधूती निर्गच्छति संहारेणेति पृथिव्यादिक्रमेण। तदु-क्तमार्घपादैः -

भूघातुर्लीयते तोये तोयं तेजिस लीयते। तेजश्च सूक्ष्मधातौ च वायुश्चित्ते विलीयते॥ चित्तं चैतिसके लीयेताविद्यायां तु चैतसम्। सापि प्रभास्वरं गच्छेन्निरोधोऽयं भवत्रये॥

बहिर्वाहेन धातुक्षयाश्च विद्यान्ति पुनरुष्णीषकमलादिक्रमेण। क्षितौ नाभिपद्मे विद्याति विश्राम्यति सृष्टिनेत्याकाशादिक्रमेण। उक्तं चार्यदेवपादै: –

प्रभास्वरान्महाशून्यं शून्याचोपायसम्भवः। तस्मादुत्पचते प्रज्ञा तस्याः पवनसम्भवः॥ पवनाद्ग्रिसम्भूतिरग्नेश्च जलसम्भवः। जलाजायते पृथिवी सत्त्वानामेष सम्भवः॥

इति । अन्तर्वाहेन रारीरघातुवृद्धे । इत्यवधूत्या गमनागमने कर्णि-कात्कर्णिकामध्ये पारिद्योष्ट्याञ्चलनारसनयोः पद्मदलेषु गतागतम् । अधो नाभौ गुह्ये च मण्यब्जे शङ्किनी कायवाक्चित्तवाहिनी सत्त्वरजस्त-मोभेदेन त्रिद्वचेकगुणात्मिका संहारकमेण निर्गच्छति । सृष्टचा वि-राति । एषैव राङ्किनी स्त्रीणां सुखात्सुरतरागसुखाच्छुकं वहति । परे पूर्व इत्यादिना वक्ष्यमानप्रज्ञोपायालिङ्गनस्योदेशः। प्रज्ञेत्यादि। ऊर्ध्वे प्राणे सन्यावसन्ययोदेक्षिणवामयोः प्रज्ञोपायाङ्गभावः। अघोऽपाने मध्यवामयोरूध्वीघो रज:ग्रुकप्रवाहयोः। स्त्रीणां राङ्किन्येव ऋतुकाले रजोवाहाचण्डालीत्युच्यते सैव शुक्रवाहात्खगमुखा । ऊर्ध्वेऽवधूती तु ऋतौ ऋतुकाले स्त्रीणां रजोवाहे डोम्बीत्युच्यते पुरुषस्य तु ऋतौ शुक्रा-गमनकालेऽप्यवधृत्येवोच्यते । वामदक्षिणनासापुटयोर्भण्डलोद्य-माह । विज्ञानाचमित्यादि । विज्ञानाचं सृष्टिक्रमेण भूम्याचं संहार-क्रमेण । वामनासापुटे वक्ष्यमाणक्रमेण विज्ञानसंस्कारवेदनासंज्ञारूपा-ल्यपञ्चस्कन्धवाहः। एवं दक्षिणे पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशाल्यपञ्चधातु-वाहः। मध्ये मध्यमामार्गे षष्टं ज्ञानमण्डलमाकाशादिपश्रमण्डलात् प्रत्येकमण्डलस्य सपादैकाद्शश्वासान् गृहीत्वा सपाद्षद्पश्चादातं च सात्मकं वहति । आसां वामदक्षिणमध्यनाडीनामहोरात्रेण षष्टिम-ण्डलवाहः। तत्र नाभिपद्मदलस्य वामषड्दलेषु मेषमिथुनसिंहतुलाधनुः-कुम्भात्मकेषु विज्ञानादिपश्चमण्डलकत्वात्रिंदान्मण्डलान्येवं दक्षिण-षड्दलेषु वृषकर्भटकन्यावृश्चिकमकरमीनात्मकेषु प्रत्येकं भूम्यादिपञ्च-मण्डलात्मकत्वात् त्रिंशन्मण्डलानि । तत्र दक्षिणे वृषादिलग्ने यदा वहति वायुस्तदा मूले नासापुरस्थाधोभागे भूमिमण्डलं दण्डैकं व-हति । एवं तस्यैव वामभागे नासावंशप्रदेशे तोयमण्डलम् । सब्ये द-क्षिणभागे तेजोमण्डलमूर्ध्वभागे वायुमण्डलम् । मध्ये शून्यमण्डलम् । एवसुभयोनीसारन्ध्रयोरेकैकमण्डलं दण्डाइण्डादनन्तरं वहति पश्चिभि-र्दण्डैः पश्चमण्डलं वहतीत्यर्थः। वामपुटस्य तु वक्ष्यति। दलमध्य इत्यादिना तद्पेक्षया प्राणरन्ध्रयोरित्युक्तम्। एका नाडी कति श्वासान्व-हित मासैर्दिनत्रयं परिवर्धना-

देकादशदलान्येष त्यजेद्वर्षत्रयं क्रमात्। इत्येकादशदले वाहाच्छ्लेष्मा-त्मकसत्त्वधातृन् शोषयति । द्वादशे तु दले दक्षिणनाडीप्रवाहादन्य -द्लानारूढा द्वितीयचतुर्थषष्टमाससम्बन्धि दिनत्रयस्य दिनद्वयं क्षीयते चित्तात्मकरजोधातुक्षयात् । द्वादशदलशोषात्पूर्ववत्कार्णिकायामेकदिनं मध्यमावाहात् । वातात्मकतमोधातुं शोषयित्वा भवान्तरगमनमिति । वामारिष्टेन मरणं योगिनो यान्ति ॥ प्रतिपत्त्यर्थे लिपिक्रमः । द्विपुटद्वा-द्ञाराचि।चक्रे पूर्वीचेकाद्दादलेषु त्रीणि षण्णवद्याद्दापश्चद्द्याष्टाद-दौकविंदातिचतुर्विंदातिसप्तविंदातित्रिंदात्त्रयस्त्रिदाद्द्वाद्दो तु वामवा-हाभावाच्छून्यं बाह्यद्वाद्शद्लेषु क्रमान्मासास्त्रिशत्सप्तविंशतिचतुर्वि-श्चात्येकविंशत्यष्टाद्शपश्चद्शद्वाद्शनवषर्त्रयः। एकाद्शे त्रिमासक्षय-सूचकं शून्यं द्वादशे दिनद्वयं कर्णिकायां दिनमेकम्। एवं त्र्यादिदिनेऽ-रिष्टस्य वृद्धिः । त्रिंदादादिमासात्मकजीविताख्यस्य शुभस्य हानिः ॥ सार्धदञ्जामासोपेतषण्णवतिवर्षावधिः सूर्यचन्द्रवहनकालः । दिनत्रयो-नवर्षशतपूरकत्रिपक्षवर्षत्रये मध्ययायां मृत्योरारोहणम्। एतत्रिर्दिशति। समविषमेत्यादि । द्वयादि द्वात्रिंशादिनपर्यन्तैः समिदिनैः सब्ये । एकादि त्रयित्रं चात्पर्यन्तैर्विषमिवनेर्वामे । आरोहणं तस्य मृत्योः । किं च जन्म-काले जातवृषादिलग्नस्य भूम्याचन्यतममण्डलैः। तथा मेषादिलग्नस्य शून्याद्यन्यतममण्डलैस्तं मण्डलमारभ्येत्यर्थः। अयं च वाहः सञ्येतर-नाडीधातुस्कन्धादिविनाद्यमधिकृत्य ल्यप् लोपे पश्रमीति । उपपत्ति-माह । अन्यथा मरणं नेत्यनेनेद्मुक्तम् । समलग्रजातकस्य प्रथमं सञ्यायां दिनद्वयं वहति। पुनर्दिनद्वयं यथावत्ततो वामायां दिनभेकं दिनमेकं यथावत्। चत्वारि दिनानि सब्ये चत्वारि यथावत्। त्रीणि वामे त्रीणि यथावत् । षट्सव्ये षड्यथावत् । पश्च वामे पश्च यथावत् । एवं यावट्द्रात्रिंशत्सव्ये द्वात्रिंशचथावत्। त्रयस्त्रिंशदामे त्रयस्त्रिंशच-थावत्। इह दक्षिणे द्वयादि त्रिंदात्पर्यन्तसमदिनैस्त्रिकत्रिकैः पृथिव्यादि-धातुक्षयः क्रमात्। वामे एकाचूनत्रिंशत्पर्धन्तैर्विषमदिनैस्त्रिकतित्रकैराका-शादिधातुक्षयः कमात् । तत्रैकत्रिंशहिनैः सत्त्वधातुक्षयः । ब्रात्रिंशहिनै रजांघातुक्षयः । त्रयस्त्रिंदादिनैस्तमोघातुक्षयः । विषमलग्रजानां त्वेका-दिक्रमेणायं बाह इति विशेषः। इति दिनत्रयोनवर्षशतं तदृर्ध्वं चतु-

स्त्रिशदिनाचारोहणम् । तत्रैकदिनं सन्ये। एकदिनं वामे। एवं क्रमेण त्रयस्त्रिशहिनानि यावद्रहति । ततः क्रमेण पश्चस्कन्धधातुविषयेन्द्रिय-कर्मेन्द्रियक्रियाणां क्षयः। ततो मध्यमायां दिनमेकं ततो धातुस्कन्धा-दीन् षष्ठान् शोषियत्वा भवनान्तरं गच्छित ॥ इत्यरिष्ठलक्षणं ज्ञात्वा योगिनान्तव्रञ्जनोपायमाह । अरिष्ठेत्यादि । तत्र सूर्यारिष्ठे सित वज्रपर्यक्कं बद्धा प्राणयामपूर्वकं सन्यबाहुना सन्यस्तनपीडनात्पश्चमण्डल-वाहात्मकात्सव्यादाकृष्य वामे प्राणं सश्चारयेत्। तेन सूर्यारिष्टनिवृत्तिः। तथा वामात्सव्ये चन्द्रारिष्टानिवृत्तिः। तथा पर्यङ्कं कृत्वा बिन्दी ललाट-स्थिसितषोडशद्लपद्ममध्ये प्राणयामपूर्वकं चित्तं निवेशयेत्। प्राणं विन्दौ निवेशयेदिति मुख्यतो धारणालक्षणमेतत्। सैव च मुख्योऽरिष्टवश्च-नोपायः। अवध्तीत्यादि ग्रन्थश्च तदिभागयेणैव योज्यः॥ तथा पर्यङ्क कृत्वाऽवधूतीपदं नाभिषद्मं पीतचतुःषष्टिदलं तन्मध्ये चन्द्रमण्डले अंकारं ग्रुक्तोध्वरेखाकारं सप्राणायामं भावयेत्। ततो वज्रोत्थानं सदा कुर्यात्। खाद्रायसरोरुहादिना यथेन्दुर्बहिन भवेत्। अरिष्टहेतुचन्द्रार्क-गतिभञ्जकत्वात्। अस्योपायस्य प्राधान्यमाह्। अन्यथा नेत्यादि। कर्ध्वारिष्टं सवश्चनमुक्त्वाऽघोऽरिष्टमाह । अपानोऽघश्च राङ्किन्यामिति न केवलं शङ्किन्यां नाड्यामधश्चेति विण्मूत्रवाहिन्योरपानाख्यो वायु-वहतीति शेष:। अजस्रं विण्मूत्रवाहितया तस्याः प्रवेशतोऽपि मरणम्। सर्वारिष्टवश्वनोपायव्याजेनानन्दानरिष्टेखादिनोहिस्य निर्दिशति। सुक्रे-त्यादिना चतुर्दलोष्णीषपद्ममध्यात् षोडशादलललाटाञ्जमध्ये शुकस्य नन्दाभद्राजयारिक्तापूर्णीख्यपश्चकलस्यागमनमुभयव्यातिः नन्दम्। तस्मात्कण्ठे हृदि परमानन्दम्। ब्रात्रिशहलकण्ठाञ्जाद्ष्टद्ल-हृत्पद्मे पूर्णवद्व्याप्तिः परमानन्दम् । विरमानन्दं ततो भवेत्। चतुःषष्टिदलनाभिपद्माद्बात्रिंशहलगुह्याब्जे व्याप्तिर्विरमानन्दम् । तच विविधरमणं गाढालिङ्गनशीत्कारकण्ठक्जनादिलक्षणं गुह्ये तु बहिरुह्धेखविमुखे सुखं भुज्यते मयेत्युह्धेखलक्षितं सुख-संवेदनमात्रं विरमानन्दं पर्यन्तजम् । न तु विगतं रमणं सुखम् ततो गुह्मपद्माद्ष्टद्लवज्रमण्यन्तर्गताब्जं यावत् षोडशकलस्येन्दोरागमनं

सहजानन्दम् । धारणाया बलेन बाह्यगतेरभावादच्युतम् । विरागाद्रा-गविगमादुष्णीषस्थं यत्सौख्यं शुक्रं तत्प्रतिष्ठितम्। यत्तु वज्रमणोश्रयुतं तन्निर्वाणम् । अयं तु सुखराज उष्णीषवज्रमण्यन्तरालव्यापित्वाद-प्रतिष्ठितनिर्वाणः । अत एव महारागोऽक्षरश्च प्राधान्यात्प्रभुस्त्रैधातु-केश्वरः । सर्वेषां तत्पदावाधिवाञ्छयाऽभिमतत्वात् । शुक्रमेवेन्दुरमृत-त्वात् । तस्य शुक्रेन्दोरुष्णीष उदयः । शुक्लप्रतिपद्यावदुश्चे तृतीया पूर्णी। इत्थमानन्दादिभेदेन त्रिपूर्णे गते बोधिचित्ते तु गुह्ये विरमान-न्दाचा षोडशी कला सा मणिपद्मे वज्रमूर्धगा वज्राग्रकोटिस्था भवति। कृष्णप्रतिपदागमे विरागप्रवेदाकाले तस्मादूध्व स्यात्। च्युतिकाल एव कृष्णाप्रतिपदित्यर्थः। सा च रागनाञ्चात् कृष्णपक्षे रजोरूपरवेराचा कला मण्यग्रे ततो विरागतो रविरूर्ण-पदं ललाटं याति ललाटेऽमावसीलर्थः। तस्य सूर्यस्य षोडशी कलोब्णीषकमले गता सैव नष्टचन्द्र इत्याख्यातः। सूर्येण रजोरूपेणा-च्छादितत्वात् । रागसौख्यादिरक्तिश्च सैव । अधश्चन्द्रामृतं यातीति । मरणे मरणकाले सर्वदेहिनां देवासुरमनुष्यादीनां चन्द्रामृतं बोधिचित्त-मुक्तक्रमेणाधः शुक्रमार्भेण याति च्युतिरागाभ्यासात्। तथा सूर्यरजो याति राहुरज्ञानमविद्यावासनासहायं प्राणसवलितं विज्ञानं भावलक्षणशुभाशुभकर्मनिर्मितं जन्म याति । यत एवमतः कारणाच-न्द्रामृतस्य शुक्रधातोरूध्वे उपरिगमनमुक्तमार्गभावनया। अधोऽर्करजसो गमनं राहुलक्षणस्य विज्ञानस्याक्षरे सुखे गमनं कर्तव्यम्। एतच भगव-तापि पूर्वमाचरितमित्यादि दशीयति। ऊर्णेत्यादि। बुद्धानां तु चन्द्रामृ-तस्य पूर्णिमा पश्चद्दाकला परिपूर्णत्वमूर्णाञ्जे ललाटे भवति । अर्कर-जसोऽमावसी गुह्ये भवति । तयोश्चन्द्रार्कयोः षोडशी कला यथाक्रमे-णोष्णीषे च वज्रमणौ च बुद्धानामिति । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्-

एकपादतलाकान्तमहीमण्डतले स्थितः । ब्रह्माण्डिशखराकान्तः पादाङ्गुष्ठनखे स्थितः ॥

इति । इत्युक्तं वज्रपद्म् । पद्यते गम्यते येन तत्पदं ज्ञानमक्षरं पद्-स्याराधनं नित्यं श्चिरसा पाद्वन्द्नेत्यभेद्यज्ञानं शास्तुः । सर्वदेहिना-मिति सर्वसंसारिणां विपरीतमप्रतिष्ठितम् । अस्माद्पतिष्ठितनिर्वा-

णाख्यमहासुखसञ्ज्ञकशुद्धकायाद्यातवः पृथिब्याद्यो विपरीतं निरावर-णतां यान्त्यन्ये ते घातवोऽभेचाः। घारणाबलेन स्वरसप्रवृत्तायाश्चण्डा-ल्या ज्वालयाऽऽनन्दादिभेदेन शिरसोऽवलम्बितानां कायवाक्चित्तज्ञान-विन्दूनामूर्ध्वे क्रमेण बहिर्निर्गमाभावादक्षरसुखपूरितानां चतुःकायवि-ग्रुद्धिमाह मणावित्यादि महासुखादिति। महासुखसञ्ज्ञकग्रुद्धकायाद्वि-परीतेन यः कायविन्दुः स तुर्यावस्थाक्षयतः शुद्धकायः। स च वज्राग्रे स्थितः । तस्मान्मणौ चित्तं सुषुप्तक्षयतः । गुह्ये वाक् स्वप्रक्षयतः नाभौ कायो जाग्रदवस्थाक्षयत इति । एते च धर्मसम्भोगनिर्माणकायाः शुद्ध-कायात्स्फुरन्ति । अधोपायस्येति । अधो वज्राग्राद्यतः स्फरणमेतेषां धर्म-कायादीनां तदुपायभागस्य व्यवस्थाप्यते। प्रज्ञायाः पुनरूर्ध्वतो भवेत्। तद्दर्शयति छलाटे इत्यादि। अस्याः प्रज्ञाया निर्माणाख्यः कायो ललाटे। पूर्वविद्यपरीतेनैवं कण्ठे हृन्नाभिपङ्कजे यथाक्रमेण वाक्चित्तज्ञानवज्ञाणि सम्भोगधर्मसहजकायाः। प्रज्ञाभागस्य व्यवस्थाप्यन्ते। एवं प्रज्ञोपायाः त्मकवज्रसत्त्वकायात्स्कन्धादीनां वैरोचनादिखरूपत्वेन सत्त्वार्थाय स्फर-णम् । एतेनार्थगत्यानुस्मृत्यङ्गमुद्दिष्टमिति । फलमुद्दिश्य तत्साधनमाह । कर्ममुद्रेत्यादि । कर्ममुद्रा स्तनकेशवती कामधातुसुखस्य हेतुः । कर्म चुम्बनालिङ्गनगुह्यस्पर्शवज्रास्फालनादिव्यापारात्मकं तेनोपलक्षिता मुद्रा प्रत्ययकारिणी प्रत्ययोऽत्र क्षरसुखलक्षणः। मुदं सुखविद्येषं रतिं द्दा-तीति मुद्रा। ज्ञानमुद्रा खचित्तपरिकल्पिता। विश्वमातादिदेवीस्वभावा पूर्वीतु सुक्तेति यावत् । रूपघातुसुखस्य हेतुज्ञानं पूर्वहसितरसितभा-वादिभावनालक्षणं प्रत्ययोऽत्र स्पर्शसुखलक्षणः। महती चासौ सुद्रा च महामुद्रा महत्वं पुनरस्याः सर्वोकारवरोपेतत्वं न प्रादेशिकत्वम् । मुह्यतेऽनेन बोधिचित्तवज्रेणोति मुद्रा प्रत्ययोऽत्र स्वचित्तपरिकल्पना-धर्मरहितो धूमादिनिमित्तपूर्वकं खित्तप्रतिभासो योगिगम्य: प्रतिसेनावदिति । फलसुद्रा तु महासुद्रासुद् परमाक्षरसुखज्ञानलक्ष-णम् । रतिं सर्वेकालमाद्त्ते पूर्वीवस्थाय।ऽचलनयोगेनेति मुद्रा महत्वं चास्याः प्रहाणमहत्वेनाधिगममहत्वेन च तत्र प्रहाणमहत्वं सर्वा-सनसर्वीवरणप्रहाणलक्षणस्वभाविकाख्यप्रभास्वरसाक्षात्करणलक्षणम्। अधिगममहत्वं तु परिशुद्धसर्ववुद्धात्मकयुगनद्धाख्यकायसाक्षात्का-

रस्वभावम् । यन्मनस्तमस्तुहिनाचिखिलमलापगतगगनसिन्नभञ्जून्यैकरसप्रभास्वरसाक्षात्कार एव सकलबुद्धधर्माधिगमः। अशेषविश्वार्थसम्पाद्नशक्तिरूपेण तत्र सर्वबुद्धधर्माणां विद्यमान्त्वात्। अत एव
धर्माणामाश्रयः कायो धर्मकाय इत्याचक्षते तत्र चाप्रतिभासनेऽप्यवगमव्यवस्थायां घटप्रतिभासे पटाचिधगमप्रसङ्गो दुर्निवारः। किं च संख्यादर्शनमदृष्णमेव स्यात्। अपि च मायास्वप्तगन्धर्वपुरप्रतिसेनादिवदकित्पतमशेषस्कन्धधात्वायतनादिद्शीनं संवृतिसत्यद्शीनं स्वाधिष्ठानं
चोच्यते। संवृतिसत्यमेव च परमार्थसत्यात्मकप्रभास्वरपरिशुद्धमाद्शीज्ञानादिरूपवैरोचनाचाधेयदेवतावृन्दं कुटागाराचाधारमण्डलं च तदेव
लोकोत्तरमण्डलतया सर्वतन्त्रराजेषु गीयते। समस्तबुद्धधर्मस्वभावतया
चैतदेव च सत्यद्वयाद्वैधीभावस्वभावं युगनद्धाख्यमुच्यते। तस्माद्युगनद्धकाय एव धर्मकायः। साम्भोगिकस्वाभाविकाभ्यां पृथग्भूतो
योगिप्रत्यात्मवेद्यः। उक्तं चार्यमञ्जूश्रीपादैस्तन्त्रोत्तरे-

यत्राभूतेति सत्यं सितकुदालगणो धर्मकायो जिनानां धर्मात्सम्भोगकायः सकलक्तगणो लक्षणव्यञ्जनानाम्। राशिर्निमीणकायोऽक्षरपरमसुखो धर्मकायो न तस्मात् कायानां लक्षणं यत्तदिह सुखगताचार्यनागाह्रयेन ॥ यो नैको नाप्यनेकः स्वपरहितमहासम्पदाधारभूतो नैवाभावो न भावः खमिव समरसो दुर्विभाव्यस्वभावः। निर्लेपं निर्विकारं शिवमसमसमं व्यापिनं निष्प्रपश्चं वन्दे प्रत्यात्मवेद्यं तमहमनुपमं धर्मकायं जिनानाम् ॥ लोकातीतमचिन्त्यं सुकृतदातफलामात्मनो यो विभूतिं पर्वन्मध्ये विचित्रां प्रथयति महतीं धीमतां प्रीतिहेतोः। बुद्धानां सर्वेलोकप्रसृतम्विरतोद्रारसद्धर्मघोषं वन्दे सम्भोगकायं तमहमिह महाधर्मराज्यप्रतिष्ठम् ॥ सत्त्वानां पाकहेतोः कचिद्नल इवाभाति यो दीप्यमानः सम्बोधौ धर्मचके कचिद्पि च पुनर्दृश्यते यः प्रशान्तः। नैकाकारप्रवृत्तं त्रिभवभयहरं विश्वरूपैरुपायैर् -वन्दे निर्माणकायं द्शदिगनुगतं तन्महार्थे मुनीनाम् ॥ ८ से.

त्रैलोक्याचारमुक्तं गगनसमगतं सर्वभावस्त्रभावं शुद्धं शान्तं विविक्तं परमशिवमयं योगिनामेव गम्यम् । दुवींधं दुर्विचारं स्वपरहिततमं व्यापिनं निर्निमित्तं वनदे कायं जिनानां सुस्तमसमसमं निर्विकल्पैकसूर्तिम् ॥

जिता मे पापका धर्मा तेनोपगजिनो ह्ययमिति वचनाद् विजित-चतुर्मारत्त्वाजिजनाः सम्यक्सम्बुद्धास्तेषां सुखं कायं वन्दे महासुखसञ्ज्ञ-कमाकाद्यावत्सर्वावरणरहितत्वेन प्रभाखरम्। परमाक्षरसुखज्ञानलक्षणं चतुर्थे कायं नमस्करोमीत्यर्थः॥असमसमिति। निष्पन्दादिक्रमेण प्रकर्ष-पर्यन्तप्राप्तवैमल्यकलरूपत्वादसममसाधारणं श्रावकप्रत्येकबुद्धबोधिस-त्वसुखैः। सर्वधमैंकरसत्वात्समम्। त्रैलोक्याचारसुक्तमिति। त्रैलोक्या-चारो हसितेक्षणादिलक्षणं सुखं तेन सुक्तं परित्यक्तम्। अन्यथा दिव्यमपि सुखं तत्त्वं भवेत्। उक्तं मूलतन्त्रे-

सुलं द्वीन्द्रियजं तत्त्वं देवानां रागिनां स्मृतम्। त्रैलोक्याचारिनर्मुक्तं बुद्धानां सुखमक्षरम्॥ हसितेक्षणादिनिर्मुक्तं सर्वद्वन्द्वविवर्जितम्। कार्यकारणनिर्मुक्तं त्रैलोक्याभासमद्रयम्॥

हसितेति पाण्याप्त्यालिङ्गनद्रन्द्रसम्भवैलींकाचारसुखै: स्पन्दैवीर्जितं परमाक्षरिमिति । गगनसमगतिमिति । गगनेन समा सद्दशी गतिरव-बोघो यस्य स तथा। यथा गगनं व्यापित्वेन सर्वगतमि न कचिद्रस्तुनि संसक्तं लक्षणवर्जितं च तथा भगवतोऽपि नि:शोषश्चेयविषयमि ज्ञानं न किस्मिश्चिद्धमेप्रतिष्ठितं लक्षणवर्जितं चेत्यर्थः । यथोक्तमागमे-

अनाश्रितेन ज्ञानेन सर्वक्षेत्राणि पर्यसि। सर्वसत्त्वचरीं चैव निरालम्ब नमोऽस्तु ते॥ ज्ञानसिद्धौ इन्द्रभूतिपादैश्च-

\*अप्रतिष्ठं यथाऽऽकाशं व्यापि लक्षणवर्जितम् । उक्तं तत्परमं तत्त्वं वज्रज्ञानमनुत्तरम् ॥ इति । अन्यत्र च –

<sup>\*</sup>Cp. Jñānasiddhi (G. O. S.) P. 36, verse 47.

अप्रतिष्ठं यथाऽऽकाशं व्यापि लक्षणवर्जितम्। अनिर्देश्यमरूपं च एतत्तत्त्वस्य लक्षणम्॥

इति । अथवा गगनेन समगतिरवस्थाऽस्येति गगनसमगतिर्महा-सुखकायः । वर्णसंस्थानरहितत्वाद्गगनवत् सर्वाभासरहित इत्यर्थः । उक्तं च-

सर्वबुद्धेषु यः कायो निराभासो निराश्रयः। अजातोऽकृतकः द्युद्धो भावाभावादिवर्जितः।

इति । श्रीतन्त्रे स्फटिकमणिरिव ज्ञानवज्रं जिनस्येति ॥ चन्द्रगो-मिपादैश्च-

यि गुडिमिवाकाशमज्ञानितिमिराकुलै:। चन्द्रकैरिव सञ्छन्नं वस्तुभिर्वेद्यते जिनै:॥

इति सर्वभावसभावमिति। भवन्ति हेतुप्रत्ययेभ्यः साकाशादिति भावाः। स्कन्धधात्वायतनादिकायाः स्थिरचलाः पदार्थाः सर्वे च ते शेषत्रैधातुकसंगृहीतो भावश्च तेषां स्वभावस्तदुत्पत्तितन्निष्ठत्वाभ्यां सत्तासत्तादिसर्वप्रपञ्चवर्जितमहासुखस्वभावतथतैकरूपत्वम्। उक्तं चार्य-वज्रगर्भपादैः-

निर्विकल्पे मनिस नास्ति भावको न भाव्योऽस्ति । मन्त्रं नास्ति न देवताधिष्ठितो विद्यते नैव निष्प्रपश्चस्वभावतः । तेनैव सहजनन्दस्वभावेन प्रत्यस्तमितसकलविकल्पकलङ्करूपेनेति॥

चन्द्रगोमिपादैश्च—
तथता धर्मकायोऽस्य विकल्पानामगोचरः।
स्वभावः सर्वसत्त्वानां सत्त्वार्थानां च सोऽन्वयः॥
सत्त्वासत्त्वमित्यत्वं धौव्यं नानार्थमेकता।
गुद्धागुद्धी च बोधिश्च सर्वमत्र प्रकल्पितम्॥
तरङ्गानामिवाम्भोधौ छायानामिव दर्पणे।
स्वप्नानां मनसो वार्थे भावानां यत्र सम्भवः॥
यद्विशुद्धमिवाकाद्यमज्ञानतिमिराकुलैः।
चन्द्रकैरिव सञ्छन्नं वस्तुभिर्वेद्यते जिनैः॥

मृतियो विश्वरूपस्य जगतस्तत्त्वरूपताम्।

 यत्रैकरसतां यान्ति निम्नगा इव सागरे॥

सोऽयमेवंविधः कायौ धर्मकायोऽस्य तायिनः।

सर्वोकारविद्युद्धायाः सम्बोधेरेव गोचरः॥

इति। परिशुद्धसकलबुद्धधर्माणामाश्रयो हेतुः कायो धर्मकायः। ग्रु बिरिति क्लेजामलैरसंस्पृष्टम् । ज्ञान्तमित्यष्टाद्राधातुविकाररहिंतम् । उक्तं चार्यवज्रगर्भैः। खरूपेण नास्ति रूपमित्यादि। स्वरूपं स्वसंवेदकं न द्रष्टा चक्षुर्विज्ञानम्। तथा न राब्देन श्रोता च न श्रोत्रविज्ञानम्। तथा न रसो नापि रसको न जिह्नाविज्ञानम्। एवं न स्पर्शो न स्प्रष्टा न कायविज्ञानम् । एवं न धर्मधातुर्ने ग्राहको न मनोविज्ञानमिति । एवमष्टद्शधातुविकाररहितं तत्त्वरत्नं तत्त्वयोगिना भावनीयमिति। विविक्तमिति । ज्ञेयसमापत्त्याद्यावरणात्प्रथग्भूतमत एव सर्वोपद्रव-विरहाद्त्यन्तकल्याणात्मकत्वेन कल्याणहेतुत्वेन च परमिशावमयं योगिनामेव गम्यमिति। योगः षडङ्गयोगो लब्धोत्कर्षपर्यन्तः। स योगो येषामस्ति ते योगिनो महावज्रधरपद्प्राप्ताः तेषामेव गम्यम्। ततो नापरप्रत्ययाधिगमतया प्रत्यात्मवेद्यतामस्य प्रकाशयति ॥ साद्र-निरन्तरप्रवृत्तघूमादिमार्गभावनाप्रकर्षपर्यन्ताधिगम्यत्वाद्वालयोगिनां दु-बोंघम्। अतचिन्तामयज्ञानेनातिशयितप्रत्ययातमानमप्यशक्यपरिच्छे-द्रलादुर्विचारम्।स्वपरहिततमभिति।सवासनासवीवरणप्रहाणिलक्षण-स्वार्थसम्पद्योगादेकानते न स्वहितं विनेययथाद्यायं यथागोत्रं च तद्धि-ष्ठानात्सम्भोगनिर्माणाभ्यां निःशेषपरार्थनिष्पत्तेरतीव परहितं चेत्यर्थः। प्रतिनियतदेशकालाभावाद्व्यापकं सर्वव्याप्येषु परचित्तादिवस्तुष्विति व्यापिनम् । कर्मज्ञानमुद्राहेतुरहितत्वान्निर्निमत्तम् । ग्राह्यग्राहकसंस्थान-कल्पनाद्यन्द्रचर्जितत्वान्निर्विकल्पा । परमार्थसत्यैकरूपत्वादेकाऽद्वितीया द्वितीयस्य संवृतिसत्यस्याभावाद्त्रेति निर्विकल्पैकमूर्तिः। आर्थपुण्ड-रीकपादेश्च-

सर्वोकारवरोपेतः कायो नानाधिमुक्तितः। इदयते स्वस्वभावेन सन्वैनिर्माणलक्षणः॥

सर्वसत्त्वरुतिक्री दिमात्मनो यः प्रकाशते । सत्त्वाशयवशेनैव कायः सम्भोगलक्षणः ॥ नानित्यो नापि नित्यो यो नैको नानेकलक्षणः । न भावो नाप्यभावोऽसौ धर्मकायो निराश्रयः ॥ शून्यताकरुणाभिन्नो रागारागविवार्जितः । न प्रज्ञा नाप्युपायोऽसौ कायः स्वाभाविकोऽपरः ॥

## स्वद्रीनमतो देशे च-

रूपराशिरनन्तो मे निर्माणकाय उत्तमः । रूतराशिरनन्तो मे सम्भोगकाय उत्तमः ॥ धर्मराशिरनन्तो मे धर्मकायः प्रकीर्तितः । सुखराशिरनन्तो मे सुखकायोऽक्षरः परः ॥ पिण्डो राशिस्तथा कायः सश्चयः परिकीर्तितः ।

अभिसमयालङ्कारादिष्वपि खाभाविकसम्भोग।भ्यां भेदेनैव धर्म-कायो व्यवस्थाप्यते । प्रकृतमुच्यते लब्धोपदेशस्यादावनुकुलकर्भमुद्रा । समापत्त्वाधिमात्राधिमात्रविकल्पक्षयान्मृदुमृद्रक्षरसुखवृद्धिः। एवं विश्व-मात्रादिदेवीज्ञानमुद्रालम्बनेनाधिमात्रविकल्पापचयान्सृद्रक्षरसुखवृद्धिः। उक्तं च श्रीतन्त्रे। सेव्यादौ कर्ममुद्रा जिनसहजसुखस्यास्य वृध्चर्थहेतोस्त-स्मादादित्यरूपा सुखकरचरणोष्णीषसर्वाङ्गपूर्णेत्यादि। आदिशब्दान्महा-मुद्रायाः। पूर्वरूपधूमादिबिम्बधर्ममुद्रालम्बनेन मृदुक्लेशक्षयादिधमात्रा-क्षरसुखवृद्धिः। पश्चाद्रूपविश्वविम्बारुयमहासुद्राभ्यासेन मृदुमृदुसवासना-वरणाप वयाद्धिमात्राधिमात्राक्षरसुखवृद्धिः। ननु प्रक्षेपापचयोज्झितम-क्षरसुखं कथं वृद्धिं यातीत्याह। वृद्धस्य न हि वृद्धिः स्यादिति। क्रम-भाविनी ह्यवधौतकनकाकाशास्त्रिवदावरणप्रहाणवृद्धिः। सा च वृद्धस्य सवासनासर्वावरणप्रहाण्या वैमल्याख्या पूर्णावस्थात्मकवृद्धियुक्तस्य न स्यात्। एवं क्रमभाव्यावरणाय च येन पुनः क्षीयते तत्तस्य क्षीणस्य या क्षीणता कल्प्यते सापि नास्ति नित्योदितत्वात् । एवं तर्हि वृद्धिक्ष-ययोरभावात्कथं न मार्गादिवैकल्याभित्याह। स्वभावाभावधर्माणामिति। स्वभावस्याभावो येषां वृद्ध्यादीनां धर्माणां ते स्वभावाभावधर्मास्तेषां य उत्पादः क्षयश्च स मायैव न तत्त्वात्। तथाश्च द्दाद्स्तमनोद्यादि-लक्षणापि लोकसंवृतिर्मायैव ॥ तदाह। न क्षयं यान्तीत्यादि। नोत्पचन्ते स्वभावतोऽत एव।

## निःस्वभावमिदं विश्वं भावाभावैकलक्षणमिति।

संवृत्त्यर्थिकियाकारित्वाद्भावरूपम्। तत्त्वतः शून्यत्वादभावलक्षणम्। क्षरस्पन्दादिभावनामाह। स्वप्रज्ञेत्यादि। कर्ममुद्रादिस्वप्रज्ञालिङ्गितं बोधि-चित्तं वज्रमणिपद्मगतं यदा तत्र वज्रमणौ चन्द्रागता कर्मसुद्रयाक्षर-सुखावस्था। ज्ञानसुद्र्या स्पन्दसुखावस्था। स्पन्देति स्रावसाध-म्यक्षरस्यापि संग्रहः। एते सुखावस्थे साक्षात्कृते कामरूपघात्वै-श्वर्यलक्षणलौकिकसिद्धिसाधने । महामुद्रया निष्पन्दाक्षरभावना तु सर्वज्ञत्वलक्षणलोकोत्तरसिद्धिसाधनी ॥ कायवाक्चित्तनाडीष्वित्यादि-मध्यमैवानन्द्चतुष्टये प्राणायामवलेन शुक्रेन्दुव्यासचतुर्भागश्चतस्रः कायादिनाङ्यो व्यवस्थाप्यन्ते । तत्र ललाटे कायभावना हृदि वागभा-वना गुह्ये चित्तभावना। कायादिबिन्दूनां समाहार एकत्वं वज्रमणौ ज्ञानभावना सार्धश्लोकद्रयेन समाध्यङ्गमुद्दिष्टम्। चतुर्बिन्दूनां बन्धन-माह । प्रज्ञेत्यादि । प्रज्ञारागद्वतानां चण्डालीज्ञानेन द्वतानां विन्दूनामु-क्तक्रमेण दिारसो ललाटात्पूर्णस्थानम् । मणिपद्मं तत्प्रविष्टानां मणि-पद्मगानां बन्धनं परमार्थत इति प्राणबन्धेनाक्षरसुखेन तत्त्वभावनयेति यावदुक्तकमेणाक्षरसुखस्य वृद्धिक्षयादिकमतान्विकं प्रतिपाद्य लौकिक-द्यान्तेन तदेव दढयति । यथोदित इत्यादि । यथोदितश्चनद्रः क्रमात्क-लाभिः पूर्णतां याति । पूर्णचन्द्रस्य लोकस्य वासनाहरणभेव केवलं पूर्णा । न तस्य छेदः पूरणं वा स हि नित्यपूर्णोऽपि तमःपिधानापिधा-नाभ्यां क्षीणः पूर्णश्च व्यवहीयते । तथाक्षरज्ञानमपि वज्रमणाबुदितं क्रमा-वक्ष्यमाणभूमिभिर्मुदिताचाभिरूर्ध्वमुष्णीषचके न्नि:स्पन्दादि भेदेन पूर्णतां याति ॥ क्लेशादीनि क्लेशज्ञेयसमापत्त्यावरणवासनाया हरण-मपगम एव पूर्णशब्देन व्यपदिश्यते। न ज्ञानछेदो न च तस्य पूर-णम्। तदुक्तमागमे-

नित्योदितं तु बुद्धानां नाविद्यादुष्टचेतसाम्॥

सरहपादैश्च-

जयित सुखराज एकः कारणरहितः सदोदितो जगताम्। यस्य च निगदनसमये वचनद्रिद्रो बभूव सर्वज्ञः॥

पूरणे दृष्टान्तमुक्ता छेद्दृष्टान्तमाह । यथा मध्येत्यादि । यथा मण्डलमध्यगतः सबीजभूताङ्करूपेण द्राद्योन क्रमवर्धमाणेन पूर्णायां न स्थिरः द्राद्यी न नित्यपूर्ण इत्यर्थः । तथा संसारवासना या क्षरसुखलक्षणा तस्याः कमवृद्ध्या चित्तमप्यक्षरे सुखे न स्थिरम् । रागविरागं जन्मनिरोधादेरभावादद्वयमक्षरसुखम् । बाह्याध्यात्मश्चेषव्याजेन दृष्टान्तं द्र्यायन्नाह । उत्पत्तिरित्यादि । यथेन्दोः प्रतिपत्कलानां क्रमेणोत्पत्तिः द्युक्तलपक्षः । कलानां क्रमेण हानिः कृष्णपक्षः । तौ प्रतिष्ठितौ लोकगम्यौ तन्मध्यगा तु षोडद्यी कला । एकक्षणोद्यान्न तथा । तथा द्युक्तन्दोः । यदा तु योगिनां बोधिचित्तमिणः पूर्णायामेकक्षणेऽक्षरमिनसम्बुद्धं सततन्निश्चलं भवेत् । तदा तचित्तवज्रं वज्रमणौ निष्पन्देन सर्वक्षणप्रकमिति द्र्ययुतद्वचष्टद्यात्त्वासक्षणानां पूरकमविच्छेद्वाहि । उक्तं च परमार्थसेवायाम्-

नक्तन्दिनं ध्यानवशात्क्रमेण चित्तं यदा तिष्ठति मध्यनाङ्याम् । अनन्तमूर्तिः सुविशुद्धमद्रयं तदेकशूलं कुलिशं नमामि॥

एवमस्य चित्तवज्ञस्य न शुक्लपक्षे रागे स्थितिर्न च गमन-मसिते पक्षे विरागे रागारागान्ताभ्यामपगतत्वात्। अत एव पक्षद्र-यस्य मध्यस्थं पूर्णायां गतमद्रयमप्रतिष्ठितम्। तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्—

एकक्षणाभिसम्बुद्धः सर्वक्षणविभावकः । अकलः कलनातीतश्चतुर्थध्यानकोटिधृगिति ॥

हेवज्रेऽपि-

आइ ण अनन्त मज्झणाहि नड भव नड निब्बाण। एहु सो परममहासुहड नड पर नड अप्पाण॥

संसारिककमामाह । तस्येति थीजभूतस्येन्दोः षोडशानां कलानां पूर्णत्वाद्वज्रमणी पूर्णा । किंत्वनुपायेन स विरागाद्रागनाशयोगात् कलाहानिः पश्चद्शानां कलानां नाशः वज्रादारभ्य हाने रजोरूप-

रवेरुष्णीषे प्रपूर्णता ॥ भूयः पुनः पुनः कर्ममुद्राद्योगेनोष्णीष उद्यः। पुनर्वज्रमणी पूर्णता स विरागात्कलाहानिर्ज्ञानहानिर्न देहिनां ज्ञानं षोडशी कला तस्यास्तु न हानिः। उक्तं च तथागतज्ञानगर्भाः सर्वसत्त्वा इति। किं च ज्ञानहान्या मरणमेव स्यात्। पूर्णाशब्दस्यार्थमाह। महा-सुखेत्याद्यस्य बोधिचित्तस्य महासुखखभावो यः स पूर्णो भण्यत इयमेव योगिभि: स्थिरीकरणीया। महासुखस्थिरीकरणं विहायान्य-भावान्तरं तस्य महासुखस्योत्पाद्व्ययलक्षणसृष्टिसंहारहेतुकं देहिनां पूर्णीयामस्थिरीकृतो ह्यसौ सुखेन्दुः पुनः पुनरुत्पद्यते नइयति च। अत्र दष्टान्तमाह । खपक्षाभ्यामित्यादि यथा शुक्कुकृष्णपक्षाभ्यां चन्द्र:। उत्तरदक्षिणायनाभ्यां रविः । दिवा वृद्धिक्षयरूपरविवृद्धिक्षयद्शीनात् । भावनाबलेन तु पूर्णीयां स्थिरस्यास्य महासुखस्य क्रमेणोष्णीषे द्वाद्दा-भूमिभिः परिपूर्णता गुह्यादुष्णीषान्तं प्रतिचक्रेऽक्षरक्षरणनिरुद्धषट्-त्रिंदाच्छतश्वासैर्बिद्धभूमिलाभः। तद्क्षरं यदोद्यरूपरागविरागपक्ष-द्रयातिक्रमात्। पक्षद्रयोज्झितं तदा भूमिभिः पूर्णम्। द्वादशाकार-सत्यार्थम्। षोडशाकारम्। तं निर्दिशति। भूमिभिरित्यादि। भू-मिभिः। समन्तप्रभा। अमृतप्रभा। वज्रप्रभा। रत्नप्रभा। पद्मप्रभा। बुद्धकर्मकरी। अनुपमा। उपमा। प्रज्ञा। प्रभा। सर्वज्ञता। प्रत्यात्म-वेचानामिति बाद्शाकारं मेषवृषादिबादशसङ्कान्तिनिरोधात् बादश-भूमिलाभतः । परमाद्यम् । प्रज्ञोपायलक्षणस्याभावात् । न प्रज्ञा ना-प्युपायः । सहजतनुरियमिति श्रीतन्त्रेऽभिधानात् । षोडशाकारमक्ष-रम् । सांसारिकषोडशकलाक्षयतः । इदं समन्तात्कलाभिः पूर्णं चित्त-मेकार्थादि यथार्थद्रीनात्मकं यद्द्रयधर्मे तद्कार्थमुभयपक्षाभावात्। विरागादिमहारागमिति सेकक्षणश्चतुर्थः । तदुक्तं नामसङ्गीत्याम्-

विरागादिमहारागो विश्ववर्णो ज्वलप्रभः। स बुद्धो वज्रपर्यङ्को बुद्धसङ्गीतिधर्भधृक्॥

इति । तच रागविरागपक्षडयवासनाभिरसंक्रिष्टम् । तस्मिन्नक्षरे प्रविष्ठो भावग्रामोऽक्षर इति । अक्षरविद्याधरशास्तरि सुखमयसर्वाका-रसर्वभावप्रतिभास इत्यर्थः । यथेति दृष्टान्तः स्पष्टोऽपरोऽपि दृष्टा-न्तार्थः । यथाभ्रकादिधातुग्रामो रसभक्षितो रसतां याति । स्वर्णादि- बीजैश्च जीर्णैबीजनाम् । अष्टलोहवेधलक्षणफलकाले जारिनाधिकको-व्यादिवेधत्वेन मानोज्झितमेवमिति दार्ष्टीन्तिकमेवं भावसमूहोऽपि स्थिरचलात्मकः परमाक्षरभक्षितः परमाक्षरत्वं प्रकृतिप्रभास्वरगगनामल-महासुखैकरसतां याति । ततश्च सर्वोकारस्वरूपधृग्भवति । सर्वभावप-तिभासरूपत्वात् । विषद्दष्टान्तेन निर्विकल्पमहासुखस्य व्यापित्वमाह । न दंश इत्यादि । पूर्णावस्थां व्यापित्वं गते विषे दछको दंशस्थाने वेदनादु:ग्वं न वेत्ति न चान्यत्रापि कुत्रचित्कायस्थाने न च विषयान् रूपादीनिन्द्रियद्वारैवेंसि । एवं चित्ते पूर्णकलां गते व्यापितवं गते न योगी वज्रमणौ वेत्ति सत्सुखं नान्यत्रापि । न विषयानिन्द्रियद्वारैरिति । एकदेशस्थितमपि रोमकूपसन्धिपर्यन्तं क्रमतीति सिद्धरसं लोहदृष्टान्ते-नाह । एकदेशे वज्रमणी स्थिरीकृतं सुखं कर्तृकर्ममुद्रादियोगेन ज्वलि-तचण्डालीज्वालया सन्तप्तं चित्तं कायसर्वतो वेधयेत्। तन्मयत्वापाद-नात्। यथेत्यादिश्ठोकद्वयं स्पष्टम्। वासनारागादिक्केशानां यथेति। अस्ति कश्चिन्महामणिर्यत्स्पर्शात् शिला प्रदीसतां प्रभास्वररत्तां याति । दा-र्ष्टीन्तिकस्य स्पष्टं वै निश्चितं कथं बालजनसाधारणोऽपि शुक्रधातुर्वु-द्धत्वसाधनमित्याशङ्कानिरासार्थमाह । किमत्रेत्यादि । किं पुनः परमा-र्थतः परमार्थसत्यतो ज्ञानस्य सङ्गावः। प्रभावो वितक्यों विचार-नीयश्चित्तस्यावेधनं प्रतिमलागन्तुकलिप्तस्य नैवेत्यर्थः । क्लेशादीनां तात्त्विकतां नेत्यादि श्लोकत्रयेण निषेधयति । ते तावन्नागन्तुकाः । वीतरागस्यापि रागित्वप्रसङ्गात्। नापि चित्तात्प्राग्भाविनः। हेतोर-भावात्। चित्तविठयिता हि क्लेशादयो नाप्यहेतुकाः खकुसुमादि-वदिकिश्चित्करत्वात्। नापि स्वभावभूताः क्लेशा अविनाशप्रसङ्गा-त्प्रहाणौ वा प्रदीपवन्निर्वाणप्रसङ्गात्। अत्र ताम्रदृष्टान्तेन बोधयति। यचयमागन्तुको मलस्ताम्रे तदा पूर्व ताम्रं कलङ्करहितं चिरकालिकमलः पश्चात्ताम्रस्य सङ्गावस्तदा मलस्य तस्य कुतः कस्मात्सम्भवः। अथ ताम्रेण विना जातस्तदाकाशकुसुमस्यापि सम्भवः । अथ ताम्रेऽव्ययत्वेन संस्थितस्तदा सिद्धरसेनाप्यपनेतुं न शक्यते तस्मात्सर्वमेतयुक्त्या न सङ्गच्छते तस्मादिद्मत्रार्थसत्यम्। ताम्रेण सहोत्पन्नोऽयं कलङ्को रससंयोगान्नइयति न पूर्व न पश्चान ९ से.

तद्रहित इति निर्मेलत्वेन स्वर्णत्वेन स्थिता सत्त्वता। एवं चित्तस्यापि द्शीयति। तद्वदित्यादि। शून्यताधूमादिमार्गज्ञानताप्रत्यात्मवेद्यत्वम्। उक्तं चार्यनागार्ज्जनपादैर्धर्मधातुस्तवे-

निर्मली चन्द्रस्यों ह्यावृतौ पश्चिमिनेलै: ।
अश्वनीहारघूमेन राहुवक्त्ररजोमलै: ॥
एवं प्रभारवरं चित्तमावृतं पश्चिमिमेलै: ।
कामव्यापादमिन्देन औडत्यविचिकित्सया ॥
अग्नि: शौचं यथा वस्त्रं मिलनं विविधैमेलै: ।
अग्निमध्ये यथाक्षिमं मलं द्रघं न वस्त्रता ॥
एवं प्रभारवरं चित्तं मिलनं रागजैमेलै: ।
ज्ञानाग्निना मलं द्रघं न द्रघं तत्प्रभास्वरम् ॥
ज्ञान्यताहारका: सूत्रा ये केचिद्धाषिता जिनै: ।
सर्वेस्तै: क्रुंशव्यावृत्तिनेव धातुविनाशनम् ॥
पृथिव्यन्तर्हितं तोयं यथा तिष्ठति निर्मलम् ॥
क्रुंशेरन्तर्हितं ज्ञानं तथा ।तिष्ठति निर्मलम् ॥

उक्तं आर्यदेवपादैश्च । तमोऽपगतं क्षणात्प्रभास्वरमितस्वच्छं सततालोकस्वभावं परमार्थसत्यलक्षणम् ॥ ज्ञानचक्षुषा पर्यदिति । ज्ञानस्वभावं प्रभास्वरमिति च ॥ रसेत्यादिश्कोकेन मुक्तस्य पुनः संसाराभाव उक्तः । नेत्यादि । पापं रागविनाद्यतः प्रियतमाद्येषो यतो जायते । द्वेषान्मोह इतः स्ववज्रपतनाचित्तस्य मूर्छः सदाऽन्यस्मिन्वषये प्रवृत्तिरिक्षलासत्त्वानपानादिके । चित्तं तेन विडम्बितं हतसुलं षड्जन्मसु भ्रद्यते । पापं रागविनाद्यतः करुणाक्षयात्मकत्वात् । एतदेव कस्माद्यते । यसात्त्रियतमायां सत्कामिन्यां द्वेषः प्रेमनाद्यो मैत्रीक्षयात्मको जायत इति प्रत्येकमिसम्बध्यते । द्वेषान्मोहः संहर्षनाद्यो मुदिन्ताक्षयात्मको मूर्छो सुलनाद्यालक्षणा । उपेक्षाक्षयात्मिकेति चतुर्वक्ष-विहाराभावात्पापमेव कुतः पुण्यमिति । नतु रागवृद्धिलक्षणा करुणा द्वेषनाद्यात्मको मैत्री मोहक्षयात्मिका मुदिताऽक्षरसु बात्मिकोपेक्षेति किमेतद्प्यस्ति बुद्धकपाले यथादृष्टियुक्ता भवेत्करुणामैत्र्यालिङ्गनस्य च । संघृष्टियोगात्मा मुदिता वराङ्गनायास्तथा । उभयमेलापके

यदक्षणमुपेक्षा सा स्मृता मया। एवं भवयोगयुक्तस्य कथं रागेण बध्यत इति। वेशनीयमिति मार्गभावनया। वाक्पथातीतत्वमक्षरमु- खस्याह। वक्तुं नेत्यादि यौवने सुरतं प्राप्य स्वयमेव वेति। समाधि-रहितै:। शून्यतासमाधिरहितैविरागे मनसोऽसुखम्। असुखाडेतोवि-रागो न कर्तव्यः। च्युतिरेव परम्परया संसारहेतुरिति द्र्शयति। च्यु-तेरित्यादि। एवमित्युक्तक्रमेण सत्त्वानां विरागसम्भूतिः। नान्यथेति। यदि तेषां च्युतिहेतुका विरागसम्भूतिने भवति। तदा नान्यप्रकारेण तेषां भवः संसारः। तस्माच्च्युतिरेव कारणिमत्यथीं यत एवं तस्माच्च्युतिरागं विवर्जयेत्। यथा पश्चलक्षाभिधाने-

क्षराविद्यानिरोधेन संस्कारस्य निरोधनम्। संस्कारस्य निरोधेन विज्ञानस्य निरोधनम्॥ विज्ञानस्य निरोधेन नामरूपनिरोधनम्। नामरूपनिरोधेन षडायतनरोधनम्॥ षडायतननिरोधेन स्पर्शस्य निरोधनम्। स्पर्शस्य च निरोधेन वेदनाया निरोधनम्॥ वेदनाया निरोधेन तृष्णायाश्च निरोधनम्। तृष्णायाश्च निरोधेनोत्पादस्य निरोधनम् ॥ उत्पादस्य निरोधेन भवस्यापि निरोधनम् । भवस्यापि निरोधेन जातेरपि निरोधनम्॥ जातेरपि निरोधेन जरामरणरोधनम्। निरोधः स्कन्धधातूनां सैवोपशमनं स्मृतम् ॥ एवं कायनिरोधेन प्राणस्यापि निरोधनम्। प्राणस्य च निरोधेन बोधिचित्तनिरोधनम् ॥ बोधिचित्तनिरोधेन च्यवनस्य निरोधनम्। च्युतिक्षणनिरोधेन बुद्धत्वं सर्वदेहिनाम्॥ एवं क्रेज्ञानिरोधेन कर्मणोऽपि निरोधनम्। कर्मणश्च निरोधेन दुःखस्यापि निरोधनम् ॥ केकोत्पादो भवेन्न। सः-

क्केशोत्पादं विनोत्पादः कर्मणो नैव जायते । तस्योत्पादं विनोत्पादो दुःखस्यापि न जायते ॥ दु:खं विना सुखी योगी सत्त्वार्थ कुरुते सदेति।

यंनेति च्युतिसुखविवर्जनेन । कामुक इत्यादिनाऽक्षरसुखे यलमाह । दुःखं रागविरागलक्षणम् । द्युकेत्यादि । यस्मादाधारे द्युके च्युते आधे- यस्य सुखस्य विरागिताभङ्गस्ततः द्युक्रस्यैवाक्षरत्वेन महासुखं साध्यं तावचायमाधाराधेयभेदो यावदुष्णीषे न पूर्णता । पूर्णतायां चित्तमक्षरतां प्राप्तं यदा तदा नाधाराधेयलक्षणम् । वैमल्यावस्थामाह । अक्षरेत्यादीहाक्षरं परमाक्षरसुखं ज्ञानं तस्मादुद्भवतीत्यक्षरोद्भवः कायः स्कन्धधात्विन्द्रियादिद्यारि यस्य तस्य परमाक्षरोद्भवकायस्योणीचकं ललादचकं तद्गामित्वेनोष्णीषगा षोडद्यी कला सामध्यादुक्ताऽस्याधेयः । अकारादिस्वरपरिणतश्चन्द्रः कादिव्यञ्जनपरिणतः सूर्यस्तयोः सम्पूरेन्नाधार आलिकाल्योवीमद्क्षिणयोवी समायोगो मीलनं मध्यमाप्त्रवाहित्वं नापि हूँकारादिपरिणतं मण्डलनायकरूपमाधेयं किं तृष्णीषमणिवरदकस्थचनद्रसूर्यावाधारः सर्वव्यापिमहासुखरूपमाधेयम् । तदुक्तं विमलप्रभायाम्-

एकं पदं वज्रमणौ रजोऽर्क उष्णीषशुक्रे शिशानि द्वितीयम् । अभ्यस्तं सदाऽछेचमभेचमिष्टं भर्तुस्त्रिलोकसहितं शिरसा प्रणम्येति ॥

भर्तुवाधिचित्तवज्ञस्य श्रीकालचकस्य। पद्यते गम्यते येन तत्पदं ज्ञानमक्षरम् । अभ्यस्तमारोपितमविद्यानिरोधाय वज्रमणावप्रतिष्ठितनिर्वाणभूमौ रजोकें महीमण्डतले ज्ञानधातावेकं यद्दक्षिणमित्येकपाद्तलाकान्तः। उष्णीषे भवसुखातिकान्ते शुक्रे शिक्षानि पादाकुष्ठनखे प्राक्षामकलोद्यात्मके विज्ञानधातौ वितीयं यव्याममिति।
ब्रह्माण्डशिखराकान्तः सदा कालत्रये क्षेत्राावरणातिकान्तत्वाद्विद्याऽज्ञानकित्तिकयाऽछेद्यं विज्ञानधर्मतातीतत्वाद् प्राह्मग्राहककोट्याऽभेद्यंमहासुखरूपत्वादिष्टं कृतकृत्यस्थले मणौ स्थितं लोकाचारोज्ञित्तत्वात्त्रिलोकसहितम्।संसारपरकोटाबुष्णीषे स्थितमिति। एतदुक्तं भवति।
यद्ध्वीघो निरुद्धषण्णाडिकास्वभावषद्धातुको ज्ञानकायो भगवांस्त्रैधातुकवन्दितचरणारिवन्दः शुक्लकृष्णपक्षस्य भवति भवात्मकस्य
निरावरणतया विपञ्चद्शशून्यताकरुणात्मकाभ्यां पादाभ्यां चन्द्रसूर्यस्वरूपभ्यां संसारनिर्वाणमार्गावरोधकाभ्यां पूर्णिमाममावस्यामिनव्याप्तवाञ्जगदेकभर्ता। तस्य पदं प्रणम्योति। परमाक्षरज्ञानसिद्धौ

स्वक्षरचान्देन परमाक्षरसुखज्ञानं वज्रसत्त्व इति। तथा मनस्त्राणभूतत्वी-नमन्त्रोऽपि परमाक्षरज्ञानमुच्यते । मूलतन्त्रे च–

कायवाक्चित्तधातृनां त्राणभूतो यतस्ततः।
मन्त्रार्थो मन्त्रशब्देन शून्यताज्ञानमक्षरम्॥
पुण्यज्ञानमयो मन्त्रः शून्यताकरुणात्मकः।

इति । तथाऽपराध्यात्मिका विद्या प्रज्ञापारिमिता प्रकृतिप्रभास्वरा महामुद्रा सहजानन्दरूपिणी धर्मधातुनिष्पन्दपूर्णावस्था सहजतनुरित्युच्यते जिनैः। तौ प्रतीत्यसमुत्पन्नानामिन्द्रियाणामगोचरौ । दिव्येन्द्रिय-गोचरौ वज्रसत्त्ववुद्धमातरौ परमाक्षरसुम्बस्वभावौ परमाणुधर्मतातीता-वाद्र्यप्रतिसेनास्वमतुल्यौ परमाक्षरस्वरूपाविति । अत्राक्षराणि रूप-वेदनासञ्ज्ञासंस्कारिवज्ञानानि । निरावरणानि पश्चाक्षरमहाज्ञून्यान्यु-क्तानि । तथा पृथिव्यसेजोवाय्वाकाज्ञाधातवो निरावरणाः पश्चाक्षराण्युक्तानिति । षष्टक्षराणि चक्षुःश्रोत्रघाणजिह्नाकायमनांसि निरावरणानि प्रत्येकं स्वस्वविषयग्रहणविवर्जितानि । तथा रूपचाव्यन्यरसस्प-र्चाधर्मधातवो निरावरणाश्च षडक्षराण्युक्तानीति । एतानि स्कन्धधात्वा-यतनान्येकसमरसीभूतानि । बिन्दुज्ञून्यो भवति स च बिन्दुरच्युतः सन् परमाक्षर उच्यते परमाक्षरोऽप्यकारः । अकारसम्भवः सम्यक्स-मबुद्धः प्रज्ञोपायात्मको वज्रसन्त्वो नपुंसकपदं सहजकाय इत्युच्यते । ज्ञानज्ञेयात्मको हेतुफलयोरभेदत्वात् । स च कालचको भगवान् परमाक्षरः सुख्यपद्म । उक्तं च नामसङ्गीत्याम्-

सर्वमन्त्रार्थजनको महाबिन्दुरनक्षरः। पञ्चाक्षरो महाशून्यो बिन्दुशून्यः षडक्षरः॥ मूलतन्त्रे च-

अकारसञ्ज्ञकः प्रोक्तो धर्मधातुर्महाक्षरः । वज्रयोनिर्जिनेन्द्राणां कायवाक्चित्तकारणम् ॥ तद्यथा भगवान् बुद्धः सम्बुद्धोऽकारसम्भवः । अकारः सर्ववर्णीप्रयो महार्थः परमाक्षरः ॥ महाप्राणो खनुत्पादो वाक्यताहारवर्जितः । सर्वाभिलापहेत्वग्रः सर्ववाकुसु प्रभास्वरः ॥ कायवाक् चित्तनिष्पत्तिस्त्रिवज्ञाभेचधर्मिणी। यस्याः सा जिनकायानां वज्जयोनिः प्रगीयते॥ सर्वेश्वर्यादिधर्माणां बुद्धानामुद्यो यतः। स धर्मोद्य आख्यातः पुण्यज्ञानमयः परः॥

इति । इयता च समाध्यक्षमुद्दिश्येदानीं संवृत्या हेतुफलभावमाह । बिम्बिमत्यादि । शून्यादाकाशाद्भृतं बिम्बं सर्वाकारलक्षणं हेतुः कारणम् । शुक्राक्षरजं सुखं फलं फलेनानास्रवसुखेन मुद्रितः सुखरूपः कुतः । हेतोरपि सुखरूपत्वात् । हेतुना चैवंभूतेन मुद्रितम् । अना-स्रवसुखं तस्यापि निरालम्बशून्यतात्मकत्वात् । एतद्वयं शून्यताकरू-णालक्षाणमित्याह । शून्यतेत्यादि । सालम्बशून्यताबिम्बधृक्चित्तं हेतुः । अनालम्बकरुणाक्षरधृक् फलम् । अनयोः शून्यताकरुणयोर्थद्भिन्नत्व-मेकत्वलक्षणं बोधिचित्तं तद्च्युतमुच्यते । नान्यत्कर्मज्ञानमुद्राजिततं क्षरस्पन्दलक्षणम् । एतबोच्छेद्संसाररहितमित्याह । निर्वाणेन तुच्छ-रूपेण रहितं बिम्बं संसारेण क्षरसुखलक्षणेनातीतमनास्रवमहासुख-मक्षरम् । तयोरक्षरबिम्बयोर्योगोऽद्ययोऽपर उत्कृष्टः ।

अत एवाह । शाश्वतोच्छेद्निर्मुक्तमिति । अत्रोपपित्तमाह । अभाव इत्यादि । विम्बस्य सर्वाकारखित्ताभासस्याभाव उच्छेदो नास्ति कुतः। अभावोद्भूतलक्षणात् । अभावाच्छून्यात्केवलामलनभस्त-लादेव प्रत्यात्मवेद्यस्य त्र्यध्वत्रैधातुकप्रतिभासस्योत्पत्तेः । वक्ष्यति चात्र मूले गगनोद्भवविम्बेन सेवितेन तथात्मन इति । अक्षरस्यानास्रवसुखस्य न भवोऽस्ति कुतः । भावसम्भूतलक्षणात् । प्रतिभासमानविम्बलक्षण-भावसम्भूतत्वात् । एतच प्रज्ञाहेतोरजातत्वादित्यादिना स्फुटियच्यति । यद्या मणेरुध्वगञ्जकरूपभावाल्लोकविलक्षणिनरास्रवसुखस्य सम्भूतेः । अभावभावावुक्तलक्षणे शून्यताकरुणयोरनयोविम्बं संवृतिपरमार्थसत्य-खभावयोः संयोगो मीलनं वज्रयोगः। सचाद्यो युगनदाख्योऽक्षरश्चेति। एतदेव तक्त्वम् ।

तदुक्तमार्थदेवपादैः सूतके यद्भूतं तत्तत्वं किमेतद्भगवन् भूतं नाम । यद्विसंवादकं तद्भूतम् । किमेतद्विसंवादकं नाम । यो भूतनयात्मकः समाधिस्तद्विसंवादकम् । क एष भूतनयात्मकः समाधिनीम यत्सख- हयाऽद्रैधीकारलक्षणम् । स भूतनयात्मकः समाधिः । किमेतद्भगवन् सत्यद्धयं नाम । प्रथमं संवृतिसत्यं द्वितीयं परमार्थसत्यं चेति । अत एव रूपारूपविनिर्मुक्त इत्युच्यते । प्रतिसेनायां हि द्र्पणाद्युपलभ्यमानद्याः । रायां न रूपलक्षणं परमाणुद्रव्यसन्दोहाभावात् । नारूपलक्षणमुपलभ्य-मानस्य दुरपक्रमत्वात् । तस्मान्न विम्वं भवं संसारमायाति निर्वाण वच्छेदं याति नाक्षरमन्योन्यालिङ्गितम् । ज्ञान्तमविकारीन्द्रियविकाररहितत्वा-दिद्मेवोभयात्मकं नपुंसकपदं केवलप्रज्ञोपायपक्षयोरभावात्परमुत्कृष्टं स-कलजगद्साधारणत्वात्रनु महामुद्दासमुत्पन्नत्वात्सहजस्य हेतुजत्वं महा-मुद्रायाश्च हेतुत्वमेवं हि हेतुः फलं च ह्यमप्यनतिकान्तमतः कर्ममुद्रा ज्ञानमुद्रा च हेतुरस्तु महामुद्राया अपि को वै विद्योष इत्याह । प्रज्ञेत्यादि प्रज्ञा विम्बलक्षणा सर्वाकाराऽवबोधरूषिणी सर्वधर्मगृन्यता सा च हेतोः सकाज्ञान्न सम्मूता न जाताऽकृतत्वात्प्रकृतेः परमार्थतो यदपि-प्रज्ञाहेतुद्भवं फलं प्रज्ञाजातमित्यभिधीयते तद्पि न हेतुजमिति प्रज्ञा-हेतुजं न भवति कुतः प्रज्ञाहेतोनं जातत्वात्प्रज्ञाया अहेतुजत्वात्फलमपि सहजाख्यं कथमिव हेतुजं भवितुमर्हति प्रागेव हेतुकथाया निरासात् ।

अतोऽस्मात्करणाचद्क्षरं ज्ञानं तत्प्रज्ञाज्ञानं न हेतुजं ततश्च हेतुफल-भावाभावात्फलेनैव हेतुर्भुद्रितो हेतुनैव वा फलमित्यन्योन्यमि न भवति।फलेनापि हेतुर्भुद्रितो हेतुनापि फलमिति परस्परमपि न भवति कुत इत्याह ।हेतुरित्यादि । यतो हेतुफले प्रतीत्यसमुत्पन्नत्वात्संवृते तस्य लोकोत्तरत्वेनानादिनिधनत्वात्।अतोऽन्योन्यमुद्रितमुभयाभिन्नयुगनद्धा-ख्यं विम्बं नोत्पन्नं न च निर्वृतमुत्पाद्व्ययरहितम्। उक्तं च। उत्पादाद्वा तथागतानामनुत्पादाद्वा तथागतानां स्थितैवैषा धर्माणां धर्मतेति। यत-श्चोभयाभिन्नविम्बस्य प्रज्ञाभाग आदिशानतत्वान्नित्यानुत्पन्नः। उपाय-भागस्तु प्रत्यात्मवेच्यत्वात्सदोदित एव। ततोऽपि न हेतुफलत्वं नापि परस्परमुद्रणम्। अन्योन्यमुद्रितत्वे युक्त्यन्तरमाह। अजातस्येत्यादि। ज्ञानाकारव्यतिरिक्तस्य बाह्यस्यासम्भवात्। स्विचत्तमेव त्रैधातुकाकार-तया बहिर्विभक्तमेवोपलभ्यते। न स्विचत्ताद्न्यच्योगिनस्तदानीं स्वपर-विभागकल्पाभावात्। उक्तं च हेवज्रे-

खर्गमत्येंश्च पातालैरेकमुर्तिर्भवत्क्षणात्। खपरभागविकल्पेन बाधितुं नैव दाक्यते॥ बाह्यज्ञेयविभाग इति। बाह्यज्ञेयं पृथक्कृत्वाऽतो नेत्याचुपसंहारः। किं छिनत्तीत्यादिदृष्टान्तः। ननु महामुद्राया अजातत्वात् फलमप्यसम्भावि न ह्यनुत्पन्नस्य कस्यचिद्धमस्य किंचिदेव फलमनुभूयते केश्चिद्पीत्याह। बन्ध्येत्यादि। अनुत्पन्नाया अपि बन्ध्यादुहितुः संयोगे स्वप्नकाले सौंख्यं यद्नुभूयते। तद्गकाञ्चोद्भविम्बसेवनात्फलरूपं सहजसुलं योगिभिः संवेचत एव। न हि प्रज्ञोपायेन्द्रियानुत्पन्नं महामुद्रास्मृत्पन्नमिवाकाशमिवावरणवर्जितं सर्वभूतस्थमतत्त्वविद्भिवेंचते। ननु तथागतेनोक्तं स्कन्धधात्वायतनाभावे द्वीन्द्रियसंयोगरहितं प्रज्ञाज्ञानं स्वसंवेचं न भवत्यच्युतत्वात्। कथं स्वाचित्तप्रतिभासे स्वचित्तेनानुषङ्गं कृत्वा स्वचित्तं निरावरणं करोति महाक्षरसुखज्ञानं चोपभुंक्ते। परमाणु-सन्दोहश्चारिराभावात्। एतदेव विपरीतं देवद्त्त आत्मनः स्कन्धमारुद्य प्रामं गच्छतीति वाक्यवत्।

इह कस्यचिद्भिप्रायो भविष्यति । तस्मादुच्यत इह हि यद्यक्तव्यं मूर्णें: परमाणुसन्दोहात्मकै: स्कन्थधात्वायतनैर्विना चित्तमात्रेण प्रज्ञान्ज्ञानं स्वसंवेद्यं न भवति तन्न कस्मादागन्तुकचित्तवासनावशात् । इह स्कन्थधात्वायतनं नामागन्तुकचित्तवासना तस्या: प्रसादेन चित्ते सुख-दुःचचित्तवासना प्रविश्वाति । परमार्थतो विचार्यमाणेनास्य शरीरस्य सुद्रोपद्रवः कश्चिद्स्ति येन चित्ते दुःखं प्रविश्वाति । इह सर्वेलोकेषु प्रसिद्धं तस्यामेवावस्थायामन्यचित्तवासनात्मकं शरीरं परमाणुसन्दोहरहितं देशान्तरं व्रजत्प्रतिभासते । तस्य देशान्तरं व्रजतः शरीरं चौरादिभिष्यते कृते सति तेनोपद्रवेण चित्ते दुःखं प्रविश्वति तेन दुःखेनाक्रन्दति । तदिदं महद्द्भुतं शरीरं विना चौरादिभिर्विना स्वसंवेद्यं दुःखज्ञानं प्रवर्तते । चित्तस्यैवं खमे महाकामोपभोगैश्चित्ते सुखं प्रविश्वाति । तदे-वाश्चर्यशर्रारेण विना कामोपभोगैर्विना स्वसंवेद्यं सुखज्ञानं चित्तस्य प्रवर्तते सत्त्वानामिति । एतदेव पण्डितैर्विचारियतुं न शक्यते प्रादेशिक् ज्ञानमपि । किं पुनः संसारवासनातिकान्तं निर्वाणवासनोद्भूतं योगि-स्वसंवेद्यं समन्तभद्रमहाक्षरसुखज्ञानं वितर्कयितुं शक्यते मूर्खेरिति ।

यद्पि प्रज्ञोपायाभिन्नमित्युच्यते तद्पि परमार्थतो नास्तीत्याह । न प्रज्ञेत्यादि । न प्रज्ञा नाप्युपायः पृथग्भूतो राज्ञिरस्ति येन तद्भिन्नं बोधिचित्तं स्यात्तस्या अवस्थाया वालयोगिभिरविज्ञेयत्वात्सहज इत्यपि प्रज्ञया थिया सहजतत्त्वादुच्यत आसमन्तात्सुखापूर्णावस्थालाभात्स-वैरावरणे रागादिक्लेश्रज्ञेयादिभिर्विरहितो निर्णेयः। करादिस्पर्शा-भावात्। ब्राह्मब्राहकवैधुर्यादिषयेन्द्रियवर्जितः सर्वव्यापकत्वात्सर्वतः सर्वाकारज्ञत्वात्सर्वभृतस्थः कालत्रयेऽपि परमाणुधर्मतातिकान्तत्वाद्-विद्याऽज्ञानकर्तिकयाऽछेद्यो विज्ञानधर्मतातीतत्वाद्ब्राह्मब्राहकोट्याऽभे-चत्वाद्गेद्वर्जितः स्वयम्भूरित्यादिश्लोकत्रयं लोकोत्तरषट्सत्त्वादेशोऽनु-त्पादानिरोधत्वात्स्वयम्भः। महार्थो जगदर्थकारित्वात्। गुद्यादुष्णीषा-न्तषट्चके क्रमेण वज्रसत्त्वमहासत्त्वबोधिसत्त्वसमयसत्त्ववज्रयोगकाल-चक्रषण्णामकः। अस्य निर्देशो वज्रमित्यादिवज्ञं शून्यविम्बं तद्यस्मा-दभेद्यं तस्मान्महार्थे महोद्देशो यः सत्वः कामधात्वादिरूपकायवाक्-चित्तैकत्वाख्यः स परमाक्षरमुद्दिश्यत इति वज्रसत्वः। यद्वा वज्रमभेद्यं कायवाक्चित्तेकरसं महासुख्ज्ञानं सत्त्वं त्रिभवस्यैकता ज्ञेयमाभ्यामैक्यं परमाक्षरं स महान्महासुखपूर्णत्वान्महाराग उद्दिष्टः।

स च सत्त्वो भूमिभिः पूर्णत्वात्सर्वसत्त्वरतिङ्कर उदिष्ट इति महासत्त्वः । यद्वा महच्छब्देनात्र परमाक्षरसुखं तेन पूर्णो यः सत्त्वो भूमिभिश्च स महासत्त्वः । यतोऽसौ बोधौ शून्यताकरुणात्म-कायां धर्भचके स्थितोऽचलस्थितः। क्लेशादिरूपद्वेषसंघानां विजयि-त्वान्महाद्वेषो महारिपुश्चोद्दिष्टः। ततः सत्त्व इति वोधिसत्त्वः। स यतः समयस्य चन्द्रामृताख्यशुक्रस्य सुखेऽच्युतिरूपं भक्षणं मोहवि-जियत्वान्महामोहो मूढि धियां मोहघातकश्चोदिष्टस्ततः समयसत्त्वः। सैव यतः कायादिवज्राणां प्रज्ञया विम्वेनाक्षरिबन्दुभिश्च सहयोग एकत्वम्। निर्जितकोधत्वान्महाकोधो माराविजयित्वात्कुडमाररिपुश्चोपदिष्ट इति वज्रयोगः। यतः स कालो महासुखं तस्मादुपायाद्परित्यक्त वकाख्या-न्तरसत्त्वार्थो भगवान् । अत एव सत्त्वान्मोचियत्वा महालोभः क्षरलो-भवातकश्चोपदिष्ठ इति कालचकः। षण्गाडीरूपवडारचकेऽमी वज्रसत्त्वा-द्यः प्रत्येकं षट्प्रकारास्तत्राधः शंखिनीरूपारेऽक्षरज्ञानं रसनारूपदक्षि-णारेऽश्वरवेद्नाऽवधूतीरूपोध्वीरेऽश्वरविज्ञानम् । विण्णाडीरूपपश्चिमारे ऽक्षररूपम्। मूत्रनाडीरूपपूर्वीरेऽक्षरसंस्कारः। ललनारूपोत्तरारेऽक्षरसंज्ञ। इति षर्स्कन्धाः।

त एव षट्कुलानि यथाक्रमम् । अक्षरज्ञानादिषड्घात्नाम् । एवमक्षरमनआदिषडिन्द्रियाणाम् । तथाक्षर शब्दादिषड्विषयाणाम्। इन्द्रियोपलक्षणादक्षरिद्येन्द्रियपाण्युपस्थपायुवाक्षपादाख्यकर्मेन्द्रिया-णां तथा विषयोपलक्षणादक्षरच्युतिः । आदानमूत्रस्रावविद्वत्सर्गी-लापगत्याख्यकर्भेन्द्रियकियाणामेतानि षट्त्रिंशःक्रमेण मण्डले महा-कायाख्यवज्रसत्त्वमहारागाक्षररत्नेशमहाकोधाक्षोभ्यमहामोहाख्यवैरो-चनमहाद्वेषाख्यामोघसिद्धिमहालोभाख्यामिताभाः । पाण्डरावज्रधात्वीश्वरीले(चनातारामामक्य:। समन्तभद्रक्षितिगर्भ-वज्रपाणिसर्वनिवरगविष्कम्भीखगर्भढांकेश्वराः। शब्दवज्रारसवज्राधर्भ-धातुवज्ञागन्धवज्ञास्पर्शवज्ञारूपवज्ञाः । शुम्भप्रज्ञान्तकोष्णीषयमान्तक-विद्यान्तकपद्मान्तकाः। महानीलाजिमनीरौद्राक्षीशुम्भिनीमहावीर्यामा-निन्यः। अयं च षट्त्रिंशद्देवताव्यापकोऽचित्तचित्तवज्ञः। सावरणरा-गादिनिरोधात्कोधराण्महाकामादिषण्मुखः । मृत्युमारादीनां नकत्वाद्भीमः। उक्तज्ञानादिषद्कुलै: शोधित: काय इति कायमण्डलं गुद्धे-न्द्रियवाङ्मण्डलःचित्तमण्डलमेतत्त्रयात्मकषर्कुलमण्डलं तन्मार्गभाव-नया ग्रुडं सहविशुडानां पूर्वोक्तप्रज्ञोपायत्रिवज्राणां वज्रसत्त्वनिच-त्तवज्रत्वं निष्पाद्येत्। इदं सेकोद्देशाख्यप्रकरणमुक्तं द्शाभिषेकसा-धनं परमाक्षराभिषेकसाधनं चोक्तम्। नाडीकुलप्रकाशकं देशकवज्र-पाणेरुदेशात्संक्षेपात्स्फुटं कथितमित्याह भगवानिति-

सर्वथेचोतिनी ग्रुडा सर्वावृतितमोऽपहा। हरत्वेषा जगत्तापं सेकेन्दुज्ञानचन्द्रिका॥

इति सेकोदेशटीका समाप्ता॥ कृतिरियं श्रीनड(नारो)पादानाम्॥  $^{1}$ 

<sup>1.</sup> The MS. adds — में पाप वैशायकृष्ण ।। मोटनेमें हु ।।

# SEKODDESATĪKĀ

# Addenda and Corrigenda

N. B.—Scholars to whom this book is dedicated, should forgive me for the unusual and rather odd sight of an ADDENDA where passages struck off the text have been restored. This is mainly due to the fact that I was not at hand, and my freedom of movement much reduced, when the publishing was undertaken.

### 1. Addenda

The following passages have been omitted, and some replaced with asterisks on the General Editor's initiative.

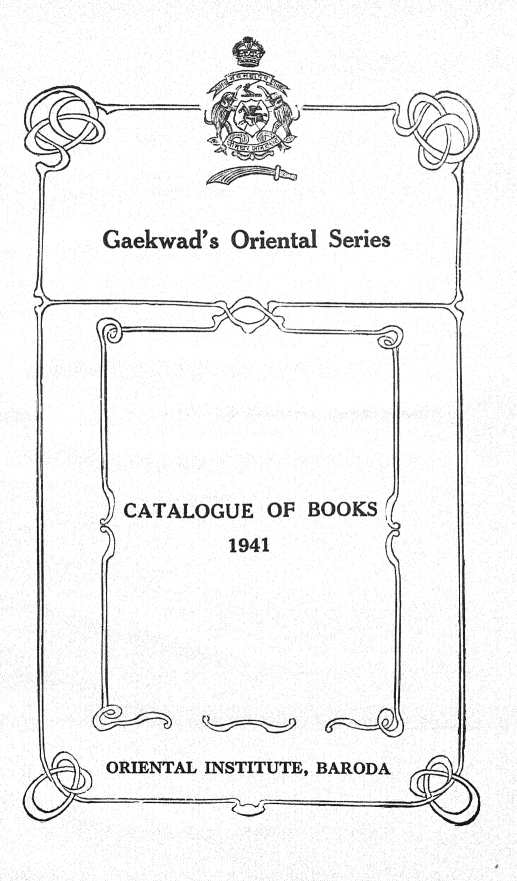
PREFACE. P. 34, line last but one; before 'The retention of bodhicitta... read "As I have mentioned before, the text prescribes: bhage lingam pratisthapya bodhicittam na cotsrjet i Bhavayed buddhabimbam tu traidhatukamasesatah ii"

| TEXT | Page        | Line | Replace aster                                                                                                                                        | isks by               |
|------|-------------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|      | 24          | 10   |                                                                                                                                                      | नग्नी°                |
|      | <b>9</b> )  | 27   |                                                                                                                                                      | चूषयेत                |
|      | 25          | 8    | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                                                                                                             | भगे लिई               |
|      | ,,          | 20   | 10 : [일본 : 10 ] 2 (10 ] (10 ] (10 )<br>10 : 10 (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] (10 ] | योनौ                  |
|      | 26          | 2    |                                                                                                                                                      | क्षरण०                |
|      | <b>&gt;</b> | 13   |                                                                                                                                                      | मैथुने                |
|      | 9)          | 15   |                                                                                                                                                      | बिन्दुच्यवन°          |
|      | 28          | 6    |                                                                                                                                                      | स्तनाङ्ग°             |
|      |             | 10   | 시대 전환 10 20 시간 10 15 15 15<br>1985년 - 1985년 - 1986년          | गुह्य                 |
|      | ,,,         | 19   | 시 [1] 강 : 이 (2 12 12 13 14 15 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17                                                                                 | स्त्रावो °            |
|      | 42          | 22   |                                                                                                                                                      | च्ववनसुख <sup>०</sup> |
|      |             | 23   |                                                                                                                                                      | क्षरमुखं              |
|      | 46          | 24   |                                                                                                                                                      | स्त्रियं              |
|      |             | 24   | (1) - (1) 10 (1) - (1) - (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)                                                                                     | स्वकरकमलेनो हालनं     |
|      |             | 2.   | Corrigenda                                                                                                                                           |                       |

# Corrigenda

| PREFACE Page | Line | Inslead of     | Read         |
|--------------|------|----------------|--------------|
| 14           | 21   | Nāgarjuna      | Nāgārjuna    |
| 27           | 12   | Close brackets | ( )          |
|              | 42   | and the Guru   | and the Guru |

|      | <b>2</b> 9    | 6          | assession                 | possession                |
|------|---------------|------------|---------------------------|---------------------------|
|      | "             | 7          | fierce                    | three                     |
|      |               | 35         | Close brac                |                           |
|      | 35            | 1          | rccures                   | recurs                    |
| TEXT |               |            |                           |                           |
|      | 2             | 3          | पुर्णिमा, twice           | पूर्णिमा                  |
|      | 73            | 22         | स्वध्दर्य                 | स्वध्रा                   |
|      | 3             | 2          | अविपत्यमुत्तर °           | अधिपत्यतुत्तर °           |
|      | <b>,</b>      | 23         | सूर्याग्निनां             | सूर्योग्नीनां             |
|      | 5             | <b>2</b> 6 | शन्यत्वादेव               | शुत्यत्वादे व             |
|      | 6             | 24         | °वरिपर्ण °                | °परिपूर्ण °               |
|      | 16            | 7          | वुतं                      | यूतं                      |
|      | ,,            | 7          | <b>यु</b> तं              | बूतं                      |
|      | 23            | 20         | नटीका°                    | नाटका °                   |
|      | 24            | 4          | नगऽस्तु                   | नमोऽस्तु                  |
|      | 40            | 8          | धमञ्जाला '                | धूमञ्वाला°                |
|      | 45            | 22         | सचित्रद्                  | सूचिवद्                   |
|      | 46            | 29         | શન્યં ે                   | श्रस्यं                   |
|      | 47            | 21         | शन्यता°                   | श्रन्यता°                 |
|      | 48            | 6          | तमोति                     | तमे ति                    |
|      | <b>"</b>      | 13         | भावयेध्या °               | भावयेद्ध्या °             |
|      | <b>&gt;</b> ; | 29         | शन्यतायाः ॥               | श्रन्यताया: ॥             |
|      | 49            | 6          | दर्पणखडाडु॰               | दर्पणखड्गाङ्ग°            |
|      | 51            | <b>1</b> 5 | निर्गच्छत्य <b>ब</b> धृती | निर्गच्छत्य <b>व</b> धृती |
|      | 53            | 14         | मध्ययायां<br>-            | मध्य <b>मा</b> यां        |
|      | 55            | 2          | वजमणोश्चतं                | वजमणेश्रुतं               |
|      | 57            | 7          | °भात्वायतन°               | °धात्त्रायतन°             |
|      | <b>"</b>      | 8          | परमार्थ°                  | परमार्थ°                  |
|      | 59            | 19         | सहजनन्द °                 | सहजान <b>न्द</b> °        |
|      | 61            | 28         | वृद्ध्यादी <b>नां °</b>   | वृध्द्यादीनां °           |
|      | 62            | 5          | संवृत्त्यर्थ °            | र पापा<br>संदृत्यर्थ °    |
|      |               |            |                           | (18/44                    |



# SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental

  Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London:

  Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gaekwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
- Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
- The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

### I. BOOKS PUBLISHED.

Rs. A.

1. Kāvyamīmāmsā (कायमीमांचा): a work on poetics, by Rājasekhara (880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916. Reissued, 1924. Third edition revised and enlarged by Pandit K. S. Ramaswami Shastri of the Oriental Institute, Baroda, 1934, pp. 52+314...

2-0

This book has been set as a text-book by several Universities including Benares, Bombay, and Patna.

- 2. Naranārāyaṇānanda (ব্যাঘ্যাল্ড): a poem on the Paurāṇic story of Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount Girnar, by Vastupāla, Minister of King Vīradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916, pp. 11+92+12. Out of print.
- 3. Tarkasangraha (বর্ণায়ুত): a work on Philosophy (refutation of Vaiśeṣika theory of atomic creation) by Anandajñāna or Ānandagiri, the famous commentator on Śańkarācārya's Bhāṣyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917, pp. 36+142+13 ... Out of pri
- 4. Pārthaparākrama (पार्थपराज्ञम): a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāṭa, by Prahlādanadeva, the founder of Pālanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvatī (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164: edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 8+29. Out of print.
- 5. Rāṣṭrauḍhavaṃśa (天寶देवंस): an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭrauḍha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri, by Rudra Kavi, composed in Śaka 1518 or A.D. 1596: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917, pp. 24+128+4 ... Out of print.

|     | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|     | Rs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | s. 2          |
| 6.  | Lingānuśāsana (ভিন্নাৰ্মাখন): on Grammar, by Vāmana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 9+24  Out of p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | rin           |
| 7.  | Vasantavilāsa (ব্যক্তবিভাষ): an historical poem (Mahākāvya) describing the life of Vastupāla and the history of Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary of Vastupāla, composed after his death for his son in Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by C. D. Dalal, 1917, pp. 16+114+6 Out of p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | rin           |
| 8.  | Rūpakaṣaṭka (ভ্ৰম্বত্ব): six dramas by Vatsarāja, minister of Paramardideva of Kalinjara, who lived between the 2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th century: edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 12+191 Out of processing the control of the control o     | rin           |
| 9.  | Mohaparājaya (सोचपराजय): an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Guzerat, to Jainism, by Yaśaḥpāla, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229 to 1232: edited by Muni Chaturvijayaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20 Out of production of the control o     | r <b>i</b> nı |
| 10. | Hammīramadamardana (इस्मीरमर्महेन): a drama glorifying the two brothers, Vastupāla and Tejahpāla, and their King Vīradhavala of Dholka, by Jayasimhasūri, pupil of Vīrasūri, and an Ācārya of the temple of Munisuvrata at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286 or A.D. 1220 and 1239: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 15+98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2             |
| 11. | Udayasundarīkathā (ত্ৰ্যন্ত্ৰীক্ষা): a romance (Campū, in prose and poetry) by Soḍḍhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittarāja, Nāgārjuna, and Mummuṇirāja, successive rulers of Konkan, composed between A.D. 1026 and 1050: edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920, pp. 10+158+7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2-4           |
| 12. | Mahāvidyāvidambana (महाविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्या | 2–8           |
| 13. | Prācīnagurjarakāvysangraha (प्राचीनगुर्जरकायसङ्ग्रह): a collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2-4           |
| 14. | Kumārapālapratibodha (कुमारपाचप्रतिबोध): a bio-<br>graphical work in Prākṛta, by Somaprabhāchārya,<br>composed in Samvat 1241 or A.D. 1195: edited by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 78            |

|             | 5 (1987)                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A. |
| 15.         | 하는 어느 가는 내내의 그들 어느 하는 것이 가득하는 것이 되었다. 그 없는데 그런 이번 사람들이 되는 것이 하는데 그는 것이다.                                                                                                                                                                                                  | 1-4    |
| 16.         | Sangītamakaranda (पङ्गीतमकरूद): a work on Music,<br>by Nārada: edited by M. R. Telang, 1920, pp. 16+64<br>Out of                                                                                                                                                          | orint  |
| 17.         |                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0–12   |
| 18.         | Vārāhagṛhyasūtra (বাবেছয়েন্ত্র): Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp. 5+24                                                                                                                                                  | 0–10   |
| 19.         | Lekhapaddhati (लेखपडित): a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925, pp. 11+130                                                                                    | 2-0    |
| 20.         | Bhavisayattakahā or Pañcamīkahā (भविषयत्ते ब्रा): a romance in Apabhramśa language, by Dhanapāla (circa 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                                     | 6–0    |
| 21.         | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere (जेस्खमेरभाष्डागरीय-प्रव्यक्षजी), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101                                                             | 3-4    |
| <b>2</b> 2. | Paraśurāmakalpasūtra ( প্রের্থনক্ষর): a work on<br>Tantra, with commentary by Rāmeśvara: edited by<br>A. Mahadeva Sastry, B.A., 1923, pp. 23+390. Out of                                                                                                                  | print. |
| 23.         | Nityotsava (नित्योत्स्व): a supplement to the Parasurāma-<br>kalpasūtra by Umānandanātha: edited by A. Mahadeva<br>Sastry, B.A., 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                             | 5–0    |
| 24.         | Tantrarahasya (নলাৰেয়): a work on the Prābhākara<br>School of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited<br>by Dr. R. Shamasastry, 1923, pp. 15+84 Out of                                                                                                                    | print. |
| 25,         | 32. Samarāngaņa (असराङ्ग्य): a work on architecture, town-planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahāmahopādhyāya T. Gaṇapati Shastri, Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1924-1925, vol. I, pp. 39+290 (out of print); vol. II, pp. 16+324 | 10-0   |
| 26,         | 41. Sādhanamālā (মাধনমানা): a Buddhist Tāntric text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312 small works, composed by distinguished writers: edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols., 1925–1928, vol. I, pp. 23+342; vol. II, pp. 183+295              | 14-0   |

|             | : 1. 1 : 1 : 1 : 1 : 1 : 1 : 1 : 1 : 1 :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. a.      |
| 27.         | 그는 그들은 마음을 하는 사람이 가게 되는 것 같은데 그가 되는 것 같아. 하는 것 같아 나는 것 같아 그는 그렇게 하는 것이다. 그는 것이다는 것 같아.                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6–0         |
| 28,         | 84. Mānasollāsa or Abhilaṣitārthacintāmaṇi (भानगी-<br>भाग): an encyclopædic work treating of one hundred<br>different topics connected with the Royal household<br>and the Royal court, by Someśvaradeva, a Chalukya<br>king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 3 vols., vol. I, 1925, pp. 18+146; vol. II, 1939,                |             |
| 29.         | pp. 50+304                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7–12<br>2–4 |
| 30,         | 31. Tattvasaṅgraha (বল্লখুছ): a Buddhist philosophical work of the 8th century, by Śāntarakṣita, a Professor at Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple Kamalaśīla, also a Professor at Nālandā: edited by Pandit Embar Krishnamacharya, with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 2 vols., 1926, vol. I, pp. 157+80+582; vol. II, pp. 4+353+102 | 24-0        |
| 33,         | 34. Mirat-i-Ahmadi (নিমান-মু-আম্মাই): by Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawab Ali, M.A., Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illustrated, 1926–1928, vol. I, pp. 416; vol. II, pp. 632                                                                                            | 19–8        |
| 35.         | Mānavagrhyasūtra (মাৰব্যন্ত্ৰ): a work on Vedic<br>ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāṣya<br>of Aṣṭāvakra: edited with an introduction in Sanskrit<br>by Pandit Rāmakrishna Harshaji Sāstri, with a Preface<br>by Prof. B. C. Lele, 1926, pp. 40+264                                                                                          | 5-0         |
| 36,         | 68. Nāṭyaśāstra (সামাজ): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishna Kavi, M.A., 4 vols., vol. I, illustrated, 1926, pp. 27+397, (out of print); vol. II, 1934, pp. 23+25+464                                                                                                                                    | 5-0         |
| 37.         | : [1] [1] [1] [2] [2] [2] [2] [2] [2] [2] [2] [2] [2                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4–0         |
| <b>3</b> 8. | 어른 보고 있다. 아픈 이렇게 되는 어떻게 되고 있는 것도 하는 것으로 하게 하고 있다. 그 지구를 하고 있는 것도 하는 것은 것은                                                                                                                                                                                                                                                                                 | print.      |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A. |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 39. | Nyāyapraveśa (व्यायप्रवेश), Part II (Tibetan Text):<br>edited with introduction, notes, appendices, etc., by<br>Pandit - Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal,<br>Vidyabhavana, Visvabharati, 1927, pp. 27+67                                                                                            | 1–8    |
| 40. | Advayavajrasangraha (খর্থব্যস্থ): consisting of twenty short works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the 11th century A.D., edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Sastri, M.A., C.I.E., Hon. D.Litt., 1927, pp. 39+68                                             | 2-0    |
| 42, | 60. Kalpadrukośa (कल्पहुकोश): standard work on Sanskrit Lexicography, by Keśava: edited with an elaborate introduction by the late Pandit Ramavatara Sharma, Sahityacharya, M.A., of Patna and index by Pandit Shrikant Sharma, 2 vols., vol. I (text), 1928, pp. 64+485; vol. II (index), 1932, pp. 283, | 14-0   |
| 43. | Mirat-i-Ahmadi Supplement (निरात-इ-अवस्य परिभिष्ट):<br>by Ali Muhammad Khan. Translated into English<br>from the original Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S.<br>(retired), and Prof. Syed Nawab Ali, M.A. Illustrated.<br>Corrected reissue, 1928, pp. 15+222                                            | 6–8    |
| 44. | Two Vajrayāna Works (वज्ञयानप्रवृद्ध): comprising Prajñopāyaviniscayasiddhi of Anangavajra and Jñānasiddhi of Indrabhūti—two important works belonging to the little known Tantra school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1929, pp. 21+118                                 | 3-0    |
| 45. | Bhāvaprakāśana (খাৰসকামৰ): of Śāradātanaya, a comprehensive work on Dramaturgy and Rasa, belonging to A.D. 1175–1250; edited by His Holiness Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri, Oriental Institute, Baroda, 1929, pp. 98+410                                                    | 7-0    |
| 46. | Rāmacarita (বামবারে): of Abhinanda, Court poet of Hāravarṣa probably the same as Devapāla of the Pāla Dynasty of Bengal (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29+467                                                                                                       | 7-8    |
| 47. | Nañjarājayaśobhūṣana ( বস্ত্রবাজায়র্থা): by Nṛsimha-<br>kavi alias Abhinava Kālidāsa, a work on Sanskrit<br>Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja,<br>son of Vīrabhūpa of Mysore: edited by Pandit E.<br>Krishnamacharya, 1930, pp. 47+270                                               | 5-0    |
| 48. | Nātyadarpaṇa (ৰাহ্যহর্षীয়): on dramaturgy, by<br>Rāmacandra Sūri with his own commentary: edited<br>by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 2 vols., vol. I, 1929, pp. 23+228                                                                                                            | 4–8    |
| 49. | Pre-Dinnaga Buddhist Texts on Logic from Chinese<br>Sources (प्राचीनवीदनकंपन्याः): containing the English<br>translation of Śatáśāstrą of Āryadeva, Tibetan text and                                                                                                                                      |        |

| English translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahṛdaya and Tarkaśāstra: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91  50. Mirat-i-Ahmadi Supplement (चिरात-र-अवस्त्री परिक्रिष्ट): Persian text giving an account of Guzerat, by Ali Muhammad Khan: edited by Syed Nawab Ali, M.A., Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254  51,77. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (चिर्यदेशकाका प्रवचित्र): of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādīśvaracaritra), pp. 19+530, illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937  52. Daṇḍaviveka (इप्डविवेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛttīrtha, 1931, pp. 34+380  53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (मुझम्माक): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210  54. Jayākhyasamhitā (ज्याख्यपंदिना): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one illustration in nine colours and a Foreword by B. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| English translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjuna and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahrdaya and Tarkaśāstra: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91  50. Mirat-i-Ahmadi Supplement (सिरात-र-अवस्ति परिभिष्ट): Persian text giving an account of Guzerat, by Ali Muhammad Khan: edited by Syed Nawab Ali, M.A., Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254  51,77. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (विषष्टिश्रकाका प्रवचित्र): of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādīśvaracaritra), pp. 19+530, illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937  52. Daṇḍaviveka (इष्डविवेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛṭtirtha, 1931, pp. 34+380  53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (जुल्ल्याका): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210  54. Jayākhyasamhitā (ज्याख्यांचिता): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                   |
| Persian text giving an account of Guzerat, by Ali Muhammad Khan: edited by Syed Nawab Ali, M.A., Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254 51,77. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (चिषटिम्हाका पुरुषचित्र): of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādīśvaracaritra), pp. 19+530, illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937  52. Daṇḍaviveka (इण्डचिवेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛtitīrtha, 1931, pp. 34+380  53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (मुझ्ममाझ): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210 54. Jayākhyasamhitā (जयाखार्यचिता): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 51,77. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (विषष्टिश्रह्णाका पुरुषचरिच): of Hemacandra, translated into English with copious notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri, U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādīśvaracaritra), pp. 19+530, illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937  52. Daṇḍaviveka (इण्डविवेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛtitīrtha, 1931, pp. 34+380  53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (गुह्मसाझ): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210  54. Jayākhyasarihitā (जयाखर्णदिना): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 52. Daṇḍaviveka (इण्डचिनेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛtitīrtha, 1931, pp. 34+380 53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (गुद्धासमाज): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210 54. Jayākhyasamhitā (जयाखार्यक्ता): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (गुञ्चसमाञ): the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.): edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210  54. Jayākhyasamhitā (ज्याखांदिना): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Pāncarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaisnavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 78+47+454                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 55. Kāvyālankārasārasamgraha (कायाचङ्गारपारपङ्ग्र): of Udbhata with the commentary, probably the same as Udbhataviveka of Rājānaka Tilaka (11th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931, pp. 48+62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 56. Pārānanda Sūtra (পাৰ্যক্ষর): an ancient Tāntric work of the Hindus in Sūtra form giving details of many practices and rites of a new School of Tantra: edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp. 30+106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 57,69. Ahsan-ut-Tawarikh (আৰ্ঘাৰ অন্-নবাধিজ): history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasani-Rumlu: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford, 2 vols. (Persian text and translation in English), vol. I, 1932, pp. 36+510; vol. II, 1934, pp. 15+301                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 58. Padmānanda Mahākāvya (पद्मानन्दमहाकाय): giving the life history of Rṣabhadeva, the first Tīrthankara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1932, pp. 99+667                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | S. A. |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>59</b> . | Sabdaratnasamanvaya ( शब्दाबसम्बद्ध): an interesting lexicon of the Nānārtha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Viṭṭhala Śāstrī, Sanskrit Pāṭhaśāla, Baroda, with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1932, pp. 31+605                                       | 11-0  |
| 61,9        | 91. Saktisangama Tantra (एतिसङ्ग्यतन्त्र): a voluminous compendium of the Hindu Tantra comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by Dr. B. Bhattacharyya, 4 vols., vol. I, Kālīkhaṇḍa, 1932, pp. 13+179; vol. II, Tārākhaṇḍa,                                                      |       |
| 62.         | 1941, pp. 12+275 Prajñāpāramitās (प्रजापार्भिना): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, Member, Italian Academy, 2 vols., vol. I, 1932, pp. 55+589                                                                                                       | 5-8   |
| 63.         | Tarikh-i-Mubarakhshahi (जारिख-र-सुवारकणाडी): an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyyid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1932, pp. 13+299 | 7–8   |
| 64.         | 이 모든 사람들은 가다면 점점 하다 나라는 그는 것이 되었다. 이 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은                                                                                                                                                                                                                                    | 11–0  |
| 65.         | Istasiddhi (রহার্ডিরি): on Vedānta philosophy, by Vimuktātmā, disciple of Avyayātmā, with the author's own commentary: edited by M. Hiriyanna, M.A., Retired Professor of Sanskrit, Maharaja's College, Mysore, 1933, pp. 36+697                                                                                | 14-0  |
| 66,         | 70, 73. Shābara-Bhāṣya (ছাল্ডোছ): on the Mimāmsā Sūtras of Jaimini: Translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, M.A., D.Litt., etc., Vice-Chancellor, University of Allahabad, in 3 vols., 1933–1936, vol. I, pp. 15+705; vol. II, pp. 20+708; vol. III, pp. 28+1012                         | 48-0  |
| 67.         | Sanskrit Texts from Bali (बाजिद्दीपग्रन्थाः): comprising a large number of Hindu and Buddhist ritualistic, religious and other texts recovered from the islands of Java and Bali with comparisons: edited by Professor Sylvain Levi, 1933, pp. 35+112                                                           | 3–8   |
| 71.         | Nārāyaṇa Sataka (ৰাংখেখনৰ): a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pītāmbara: edited by Pandit Shrikant Sharma, 1935, pp. 16+91                                                                                                                                           | 2-0   |
| 72.         | Rājadharma-Kaustubha (राजधर्मनीस्तुम): an elaborate<br>Smṛti work on Rājadharma, Rājanīti and the require-<br>ments of kings, by Anantadeva: edited by the late<br>Mahāmahopādhyāya Kamala Krishna Smṛtitīrtha,                                                                                                 |       |
|             | 1935, pp. 30+506                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10-0  |

|       | 과 전 하고 하는 동시 항공 등장인 8 교육 및 그리아 그림을 하고 있다.                                                                                                                                                                                                                          |            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                    | Rs. a      |
| 74.   | Portuguese Vocables in Asiatic Languages ( पोर्नुगीज-  শব্দীয়া): translated into English from Portuguese by Prof. A. X. Soares, M.A., LL.B., Baroda College, Baroda, 1936, pp. 125+520                                                                            | 12-0       |
| 75.   | Nāyakaratna (ৰাঘৰৰে): a commentary on the Nyāyaratnamālā of Pārthasārathi Miśra by Rāmānuja of the Prābhākara School: edited by K. S. Ramaswami Sastri of the Oriental Institute, Baroda, 1937, pp. 69+                                                            | 4-8        |
| 76.   | A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (पत्तनभाष्डामारीय प्रव्यक्त्वी): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B.                                                                                                  |            |
| 78.   | Gandhi, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 72+498  Ganitatilaka (মণিননিজন): of Śrīpati with the commentary of Simhatilaka, a non-Jain work on Arithmetic with a Jain commentary: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1937, pp. 81+116                                           | 8-0<br>4-0 |
| 79.   | The Foreign Vocabulary of the Quran ( कुरायसञ्जाम):<br>showing the extent of borrowed words in the sacred<br>text: compiled by Professor Arthur Jeffery of the<br>School of Oriental Studies, Cairo, 1938, pp. 15+311                                              | 12-0       |
| 80, 8 | 83. Tattvasangraha (সমযুদ্ধ): of Śāntarakṣita with the commentary of Kamalaśila: translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 8+739; vol. II, 1939, pp. 12+854                                                        | 37-0       |
| 81.   | Hamsa-vilāsa (इंसविद्यास): of Hamsa Mitthu: forms an elaborate defence of the various mystic practices and worship: edited by Swami Trivikrama Tirtha and Mahāmahopādhyāya Hathibhai Shastri, 1937, pp. 13+331                                                     | 5-8        |
| 82.   | Süktimuktāvalī (অক্সিন্তুকাৰ্ডী): a well-known Sanskrit work on Anthology, of Jalhana, a contemporary of King Kṛṣṇa of the Northern Yādava Dynasty (A.D. 1247): edited by Pandit E. Krishnamacharya, Sanskrit Pāṭhaśālā, Vadtal, 1938, pp. 66+463+85               | 11-0       |
| 85.   | Brhaspati Smrti (इस्प्रतिसृति), being a reconstructed text of the now lost work of Brhaspati: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, Director,                                                                                                           | hortly.    |
| 86.   | Parama-Samhitā (परमसंदिता): an authoritative work on the Pāncharātra system: edited by Dewan Bahadur S. Krishnaswami Aiyangar, of Madras, 1940, pp. 45+208+230                                                                                                     | 8–0        |
| 87.   | Tattvopaplava (तस्तोपश्च): a masterly criticism of the opinions of the prevailing Philosophical Schools by Jayarāsi, an atheistic writer: edited by Pandit Sukhalalji of the Benares Hindu University with an introduction by Mr. R. C. Parikh of Ahmedabad, 1940, |            |

|     | ${f Rs.}$ a                                                                                                                                                 |   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 88. | Sūri (8th century A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. I. |   |
|     | 1940, pp. 32+404 10-4                                                                                                                                       | ) |
| 89. | Sāstradīpikā (आखदीपिका): a well-known Mīmāmsā work: the Tarkapāda translated into English by D.                                                             |   |
|     | Venkatramiah of Mysore, 1940, pp. 39+233 5-                                                                                                                 | 0 |
| 90. | work of Naropa describing the Abhiseka or the initiation of the disciple to the mystic fold: edited by Dr. Mario                                            |   |
|     | Carelli, 1941. Shortla                                                                                                                                      | , |

### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Nāṭyaśāstra (নাত্রমান): edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- 2. Alamkāramahodadhi (অভদ্ধানেশ্রমি): a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- 3. Dvādaśāranayacakra (হাৰ্মানেব্ৰক): an ancient polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavādi Sūri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- 4. Kṛṭyakalpataru (ক্লাক্ডাব্র): of Lakṣmīdhara, minister of King Govindachandra of Kanauj: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, vols. I–V.
- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ৰভাহাযোজনীয় খন্যন্তনী): compiled by K. S. Ramaswami Sastri, Srauta Pandit, Oriental Institute, Baroda, 12 vols., vol. II (Śrauta, Dharma, and Grhya Sūtras).
- 6. Mādhavānala-Kāmakandalā (নাখবানভাবানকভা): a romance in old Western Rajasthani by Gaṇapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 7. Anekāntajayapatākā (अनेकान्तज्ञयपताका): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Țippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. II.
- 8. Samrāṭ Siddhānta (খ্যাহ্ডিছাল): the well-known work on Astronomy of Jagannātha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Pandit Kedar Nath, Rajjyotisi, Jaipur.

- 9. Vimalaprabhā (বিশ্বস্থা): the famous commentary on the Kālacakra Tantra and the most important work of the Kālacakra School of the Buddhists: edited with comparisons of the Tibetan and Chinese versions by Giuseppe Tucci of the Italian Academy.
- 10. Aparājitāpṛcchā (অধ্যাজিনাছজ্জা): a voluminous work on architecture and fine-arts: edited by Mr. P. A. Mankad, L.C.E.
- 11. Paraśurāma Kalpa Sūtra (খংয়ংশেকজ্মনু): a work on Hindu Tantra, with commentary by Rāmeśvara: second revised edition by Pandit Sakarlal Shastri.
- 12. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (গুল্লাদ্রেরী): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, Catalogue Assistant, 2 vols., vol. I.
- 13. Vivāda Cintāmaṇi (विवादिचनामणि): of VāchaspatiMiśra: an authoritative Smrti work on the Hindu Law of Inheritance: translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha.
- 14. Tarkabhāṣā (নর্কমাণা): a work on Buddhist Logic, by Mokṣākara Gupta of the Jagaddala monastery: edited with a Sanskrit commentary by Pandit Embar Krishnamacharya of Vadtal.
- 15. Hetubinduṭīkā (ইনুৰিব্রীকা): commentary of Arcata on the famous work of Dharmakīrti on Buddhist logic: edited from a single MS. discovered at Pattan, by Pandit Sukhalalji of the Benares Hindu University.
- Gurjararāsāvalī (गुर्जररामावसी): a collection of several old Gujarati Rāsas: edited by Messrs. B. K. Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.

### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

- 1. Prajñāpāramitās (সন্তাধার্ণিনা): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. II.
- 2. Saktisangama Tantra (श्रातिषञ्जनतन्त्र): comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 4 vols., vols. III-IV.
- 3. Nāṭyadarpaṇa (নাত্রব্দা): introduction in Sanskrit giving an account of the antiquity and usefulness of the Indian drama, the different theories on Rasa, and an examination of the problems raised by the text, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.

- 4. Kṛṭyakalpataru (ক্রাক্ডান্ড): one of the earliest Nibandha works of Lakṣmidhara: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, 8 vols., vols. VI-VIII.
- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (बडोदाराजकीय पन्यसूची): compiled by the Library Staff, 12 vols., vol. III (Smṛti MSS.).
- Mānasollāsa (मानगोन्नाच): or Abhilaşitārthacīntāmaņi, edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. III.
- Nitikalpataru (नीनिकल्पनर): the famous Niti work of Kşemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar, M.A., of Patiala.
- 8. Chhakkammuvaeso (क्व्यूप्राप्ता): an Apabhramsa work of the Jains containing didactic religious teachings: edited by L. B. Gandhi, Jain Pandit.
- 9. Nispannayogāmbara Tantra (निषद्वयोगान्वरतन्त्र): describing a large number of mandalas or magic circles and numerous deities: edited by B. Bhattacharyya.
- 10. Basatin-i-Salatin (वासातिन्-इ-सास्नातिन्): a contemporary account of the Sultans of Bijapur: translated into English by M. A. Kazi of the Baroda College and B. Bhattacharyya.
- 11. Madana Mahārṇava (महनमहार्थेन): a Smṛti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā son of Madanapāla: edited by Embar Krishnamacharya.
- 12. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (বিষয়িস্ভাকা দুক্ৰবিৰ): of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols. III-IV.
- 13. Brhaspatitattva ( इस्यतितच ): a Śaiva treatise belonging to an early stratum of the Āgamic literature written in old Javanese with Sanskrit ślokas interspersed in the text: edited by Dr. A. Zeiseniss of Leiden.
- 14. Anu Bhāṣya (অনুসাম): a standard work of the Suddhādvaita School: translated into English by Prof. G. H. Bhatt, M.A., of the Baroda College.
- 15. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (पत्तनभाष्डागारीय प्रन्यस्ती): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- 16. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (प्रयामसूची): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, Catalogue Assistant, 2 vols., vol. II.

- 17. Nāṭyaśāstra (ৰাজ্যান্ধ): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: second revised edition by K. S. Ramaswami Shastri Siromani, vol. I.
- 18. Nātyašāstra (নাম্মান): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: edited by Dr. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. IV.
- 19. Bhojanakutūhala (भोजनकृत्स्स): on the methods of preparing different dishes and ascertaining their food value written by Raghunātha Sūri, disciple of Anantadeva in the 16th century A.D.: edited by Ananta Yajneswar Shastri Dhupkar.
- 20. Tattvacintāmaṇi (নজবিলাদিখি): with the Āloka and Darpaṇa commentaries: edited by Dr. Umesh Misra of the Allahabad University.
- 21. Rāsasaṅgraha (মার্ডার্ড): a collection of 14 old Gujarati Rāsas, composed in the 15th and 16th centuries: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B., of the Baroda College.
- 22. Pārasīkakoṣasaṅgraha (पारभोककोषसंपद): a collection of four Persian Sanskrit lexicons: edited by Dewan Bahadur K. M. Zaveri and M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 23. Dhūrtasvāmi Bhāṣya (धूर्तसामिभाष): a commentary on the Āśvalāyana Gṛhyasūtra; edited by A. Chinnaswami Shastri.
- 24. Kodaṇḍamaṇdana (কাহডলডল): a work on archery attributed to Maṇḍana Sūtradhāra: edited by M. Ramakrishna Kavi.
- 25. Matangavṛtti (মনস্থানি ): a commentary on the Matanga Pārameśvara Tantra by Rāmakantha Bhatta: edited by Mahamahopadhyaya Jogendranath Bagchi.
- 26. Upanişat-Sangraha (अपनिषदांग्रच): a collection of unpublished Upanişads: edited by Shastri Gajanan Shambhu Sudhale of Bombay.

For further particulars please communicate with—

THE DIRECTOR,
Oriental Institute, Baroda.

# 13 THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

| the sources and nature of religious truth. II, supertural beings, good and bad. III, the soul, its nature, igin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation diredemption. V, religious practices. VI, the emomal attitude and religious ideals]: by Alban G. idgery, M.A., 1922  ods and Bads: being the substance of a series of lks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad Baroda. [Contents: introduction. I, physical values., intellectual values. III, æsthetic values. IV, oral value. V, religious value. VI, the good life, its sity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 120. (Library edition Rs. 5)  mortality and other Essays: [Contents: I, philophy and life. II, immortality. III, morality and ligion. IV, Jesus and modern culture. V, the yehology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and obstoi on Morality and Religion. IX, the value of conssions of faith. X, the idea of resurrection. XI, | Rs. A. 15−0<br>3−0 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| lks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad Baroda. [Contents: introduction. I, physical values. , intellectual values. III, æsthetic values. IV, oral value. V, religious value. VI, the good life, its nity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 120. (Library edition Rs. 5)  mortality and other Essays: [Contents: I, philophy and life. II, immortality. III, morality and ligion. IV, Jesus and modern culture. V, the hychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and colstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver odge on science and religion. IX, the value of con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3-0                |
| phy and life. II, immortality. III, morality and ligion. IV, Jesus and modern culture. V, the yehology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and olstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver odge on science and religion. IX, the value of con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| ligion and beauty. XII, religion and history. III, principles of reform in religion]: by Alban G. (idgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2-0                |
| nfutation of Atheism: a translation of the <i>Hadis-ialila</i> or the tradition of the Myrobalan Fruit: transted by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0–14               |
| nduct of Royal Servants: being a collection of verses om the Viramitrodaya with their translations in nglish, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                    |
| .Ā., Ph.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0–6                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |

## SELLING AGENTS OF THE GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

### England

Messrs. Luzac & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs. Arthur Probsthain, 41, Great Russell Street, London, W.C. 1.

Messrs. Deighton Bell & Co., 13 & 30, Trinity Street, Cambridge.

### Calcutta

Messrs. The Book Co., Ltd., 4/3, College Square.

Messrs. Thacker Spink & Co., 3, Esplanade East.

### Benares City

Chowkhamba Sanskrit Series Office, Post Box No. 8, Benares.

Messrs. Braj Bhusan Das & Co., 40/5, Thathari Bazar.

### Lahore

Messrs. Mehrchand Lachmandass, Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

Messrs. Motilal Banarsidass, Punjab Sanskrit Book Depôt, Said Mitha Street.

### Bombau

Messrs. Taraporevala & Sons, Kitab Mahal, Hornby Road.

Messrs. Gopal Narayan & Co., Kalbadevi Road.

Messrs. N. M. Tripathi & Co., Kalbadevi Road.

Saraswati Pustak Bhandar, Gulalwadi, Fort.

#### Poona

Oriental Book Supply Agency, 15, Shukrawar Peth.

### Baroda

N. C. Athavale, Bookseller, Raopura.